

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ هَادِيًّا وَ مَهْدِيًّا

# مقام حضرت امیر معاویہ

اردو ترجمہ

الناہیہ عن طعن معاویہ

تصنیف لطیف

حجۃ الاسلام مولانا عبد العزیز پڑھاڑوی عشیلیہ

مترجم

مولانا محمد غزالی جalandھری عشیلیہ  
فضل جامعہ علوم اسلامیہ بنوری ٹاؤن کراچی

ناشر

مکی دارالکتب شاپنگ مال سریدروڈ میر پور خاص - سندھ

جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

نام کتاب ————— مقام حضرت معاویہ (الناہیہ عن ذم معاویہ)  
ترجمہ و تحریج ————— مولانا محمد غزالی جalandھری  
طابع ————— محمد نوید احمد میمن  
کپوزنگ ————— اسد اللہ سعید میر پور خاص  
اشاعت اول ————— اکتوبر 2007ء  
تعداد ————— 600

## ناشر و تقسیم کار ————— الہ مد پیاش رذ

### ملٹے کے پتے

- ..... مکتبہ رحمانیہ اقرائیہ سینٹر غزنی اسٹریٹ۔ مکتبہ ختم نبوت بیروان بولہ گیٹ ملتان
- ..... قدیمی کتب خانہ بال مقابل آرام باغ کراچی فون نمبر 2627608 (021)
- ..... ادارہ اسلامیات چوک موہن روڈ اردو بازار کراچی فون نمبر 2722401 (021)
- ..... مکتبہ عمر فاروق، شاہ فیصل کالونی کراچی۔ مکتبہ نعمانیہ لانڈھی کراچی۔  
اقبال نعمانی بک سینٹر صدر کراچی۔
- ..... ادارۃ الانور بال مقابل جامعۃ العلوم الاسلامیہ بنوری ٹاؤن کراچی  
فون نمبر 4914596 (021)
- ..... مکتبہ محمودیہ نیا پل چوک اشیش روڈ حیدر آباد (سنده)
- ..... کتب خانہ ملکی پاک شاپنگ مال میر پور خاص (سنده)  
فون نمبر 0333-2964426 (0301) 3515899

## نہرست فضائل امیر معاویہ

| صفحہ | عنوانات                                              | صفحہ | عنوانات                                        |
|------|------------------------------------------------------|------|------------------------------------------------|
| 45   | آپ ﷺ کے ارشادات                                      | 4    | تقریظ (مولانا منظور احمد مینگل)                |
| 47   | حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ بطور کاتب و حجی             | 6    | تقریظ (مولانا زاہد الرشیدی)                    |
| 53   | درس عبرت                                             | 8    | تقریظ مولانا شمس النور                         |
| 57   | حضرت معاویہ بطور کاتب و حجی                          | 12   | تقریظ (مولانا مفتی محمد عیسیٰ گورمانی)         |
| 67   | حضرت معاویہؓ کی وفات کا قصہ                          | 22   | عرض مترجم                                      |
| 68   | صلح کا ذکر یہ عظیم الشان مجزہ                        | 23   | عرض ناشر                                       |
| 71   | حضرت معاویہؓ پر اعتراضات اور ان کے جوابات            | 24   | کچھ مصنف کتاب سے متعلق                         |
| 72   | پہلا اعتراض اور جواب                                 | 24   | نام، نسب، ولادت                                |
| 73   | دوسرा اعتراض اور جواب                                | 25   | شاہی دربار سے تعلق اور لوگوں کا حسد            |
| 75   | تیسرا اعتراض اور جواب                                | 26   | شعری ذوق                                       |
| 76   | چوتھا اعتراض اور جواب                                | 28   | آغاز کتاب (مقام امیر معاویہؓ)                  |
| 77   | پانچواں اعتراض اور جواب                              | 28   | فصل صحابہ کرامؓ کے فضائل                       |
| 77   | چھٹا اعتراض اور جواب                                 | 29   | احادیث                                         |
| 78   | ساتواں، آٹھواں اعتراض اور جواب                       | 31   | فصل: طعن صحابہؓ میمانعت                        |
| 79   | نواں، دسویں اعتراض اور جواب                          | 32   | فصل: مسلمانوں کا ذکر سوائے خیر کرنے کی میمانعت |
| 81   | گیارہواں، بارہواں اعتراض اور جواب                    | 33   | مردوں کو بُرا کہنے کی میمانعت                  |
| 82   | تیرہواں اعتراض اور جواب                              | 33   | صحابہ کرامؓ کی بخششوں کے ذکر کی میمانعت        |
| 83   | حضرت عمر و ابن عاص رضی اللہ عنہ                      | 34   | مشاجرات صحابہؓ کا مختصر قصہ                    |
| 85   | سیدنا ابوسفیان رضی اللہ عنہ                          | 35   | مجتہد سے خطا پر مواخذہ نہیں                    |
| 87   | حضرت ابوسفیانؓ کی بیوی اور معاویہؓ کی والدہ کا تذکرہ | 36   | حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے فضائل              |
| 88   | مروان ابن الحکم اموی کا ذکر                          | 38   | حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کے فضائل                |
| 88   | مروان کے مطاعن                                       | 42   | محمد بن طلحہ رضی اللہ عنہ کے فضائل             |
| 89   | مروان کے محاسن                                       | 43   | حضرت زیر رضی اللہ عنہ کے مناقب                 |
| 111  | تخریج احادیث ۹۱۷                                     | 45   | حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل              |

## تقریظ

**ڈاکٹر مولا ناظور احمد مینگل صاحب (دامت برکاتہم العالیہ)**

امیر المؤمنین حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ صحابی رسول اور کاتب وحی ہیں، لیکن تاریخی افسانوں نے ان کی حیات مبارکہ کے ہر گوشے کو "موضوع بحث" بنا دیا، ان پر طعن و تشنج کرنے والے طبقے نے دینی و اخلاقی اصول کی کبھی پاسداری نہیں کی، اس طبقے کی گمراہی کا بنیادی سبب یہ ہے کہ یہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شخصیت کو فقط ایک تاریخی حیثیت سے دیکھتے ہیں، ان کے اقوال و احوال دنیا والوں کے پیمانے پر پرکھتے ہیں، ان کے باہمی مناقشہ کو خالص دنیاوی اغراض سے دیکھتے ہیں، پھر اپنے عقیدے اور فکری رجحانات کے تحت ازامات کی فہرست بناتے ہوئے، یہ بھول جاتے ہیں کہ آپ کی شخصیت کا بنیادی وصف "صحابی رسول" ہونا ہے، حضور علیہ السلام نے آپ کو کاتب وحی کا اعزاز بخشنا، محدثین نے آپ کے فضائل و خصال پر مشتمل احادیث جمع کی ہیں، لہذا اب اگر تاریخی روایات ان دینی جمتوں سے معارض ہوں تو وہ ناقابل اعتبار اور مردود ہیں، تاریخی روایت کی ثقاہت اور حقیقت تو علامہ طبری کے اس جملے سے ظاہر ہوگئی۔

﴿اذا لم نقصد بكتابنا هذا قصداً لاحتياج﴾

حالانکہ علامہ طبری کی تاریخ مأخذ کی حیثیت رکھتی ہے۔

اس طبقے کی دوسری بنیادی غلطی یہ ہے کہ یہ حضرت امیر المؤمنین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی

اجتہادی خطاب پر گرفت کر کے ان پر الزام و اتهام کی بارش کر دیتے ہیں حالانکہ مجتہد، خطاء اجتہادی پر بھی مستحق اجر ہے۔ کوئی سلیم الفکر انسان دینی و اخلاقی اصول کی پاسداری کرتے ہوئے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شخصیت کا مطالعہ کرے تو ضرور ہدایت پائے گا۔

علامہ عبدالعزیز فراہمی رحمہ اللہ کی بے مثال شخصیت کسی تعارف کی محتاج نہیں، ان کا یہ مختصر رسالہ اپنی کیفیت کے لحاظ سے کئی کتابوں پر بھاری ہے، مولوی محمد غزالی صاحب نے اس کا ترجمہ کر کے اردو خواں طبقے پر احسان کیا ہے، ترجمہ میں سلاست اور روانی کو برقرار رکھا علاوہ ازیں احادیث کی تحریج بھی کر دی، اللہ تعالیٰ اس رسالہ کو عوامِ الناس کی ہدایت کا ذریعہ بنائے اور مترجم کی جدوجہد کو قبول فرمائے اور آخرت میں نجات کا وسیلہ بنائے۔

(آمین)



## تقریظ

ابو عمار زاہد الراشدی مرکزی جامع مسجد گوجرانوالہ

نَحْمَدُهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَنَصَلِي وَنَسْلِمُ عَلَى رَسُولِ الْكَرِيمِ  
وَعَلَى أَهْلِهِ وَاصْحَابِهِ وَأَتَبَاعِهِ أَجْمَعِينَ۔

سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ان جلیل القدر صحابہ کرامؓ میں سے ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے امت مسلمہ کی طویل عرصہ تک خدمت کا موقع عنایت فرمایا اور ان کا شمار امت کے بڑے لوگوں میں سے ہوتا ہے وہ عرب کے ممتاز دانشوروں اور مدبرین میں سے ہیں جن پر اسلام اور عرب کی تاریخ بہت سے حوالوں سے فخر کرتی ہے۔ جناب نبی کریم ﷺ کے برادر نسبتی تھے اور سلطنت اسلامیہ کے باب میں سے انہیں امیر المؤمنین عمرؓ اور حضرت امیر المؤمنین عثمان جیسے بزرگوں کا اعتماد حاصل تھا۔ عمرؓ اور عثمانؓ کے دور میں کم و بیش بیس سال تک شام کے گورنر رہے پھر تقریباً پانچ سال تک امیر المؤمنین حضرت علی کرمہ اللہ وجہہ کے دور میں ان کے متوازی امیر کے طور پر شام کے حکمران رہے جسے اہل السنۃ والجماعۃ کے نزدیک ان کا اجتہادی خطاب کا دور شمار کیا جاتا ہے جبکہ اس کے بعد حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خلافت سے دست برداری کے بعد کم و بیش بیس برس تک حضرت امیر، پوری امت مسلمہ کے متفقہ امیر المؤمنین کی حیثیت سے عالم اسلام کے واحد حکمران رہے اور اس طرح انہوں نے تقریباً پینتالیس سال مسلمانوں پر حکومت کی ظاہریات ہے کہ اتنا المبا عرصہ حکومت کرنے کی وجہ سے ان سے لوگوں کو شکایات بھی زیادہ ہوئی ہوں گی اور ایک مجتہد کے طور پر ان کے اجتہادی فیصلوں سے اختلاف کا دائرہ

بھی یقیناً اسی قدر وسیع ہو گا لیکن اس کے باوجود تاریخ اسلام کے عالمی منظر میں انہیں ایک مدبر، حلیم الطبع، دانشور، بردبار اور رعیت نواز حکمران کے طور پر جو مقام حاصل ہے وہ عالم اسلام کے حکمرانوں میں ان کے امتیاز و افتخار کا نامیاں عنوان ہے۔

یہ انسانی فطرت ہے کہ جسے ان کی سوسائٹی میں جتنا زیادہ مقام اور مرتبہ حاصل ہوتا ہے اسے اسی حساب سے ناقدین اور معترضین کا بھی سامنا کرنا پڑتا ہے اور یہی معاملہ سیدنا حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بھی پیش آیا، حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ذات اور کردار پر ہر دور میں اعتراضات ہوتے آئے ہیں اور ہر زمانے میں اہل سنت کے اکابر علماء کرام نے ان اعتراضات کا جواب دیتے ہوئے حضرت امیر معاویہؓ کے مقام و مرتبے اور منقبت و فضیلت کو دلائل و برائیں کے ساتھ واضح کیا۔ انہی میں سے تیرھویں صدی ہجری کے ممتاز فقیہ، محدث حضرت مولانا عبد العزیز فرہارویؒ بھی ہیں جنہوں نے ”الناہیۃ عن طعن امیر المؤمنین معاویہؓ“ کے نام سے ایک مختصر اور جامع رسالہ تحریر فرمائی اس تسلسل کو قائم رکھا اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اس مقام و مرتبہ کی وضاحت فرمائی ہے جو اہل السنۃ والجماعۃ کے ہاں ان کے لیے مسلم چلا آرہا ہے۔

مولانا محمد غزالی سلمہ نے اس رسالہ کا اردو ترجمہ کیا ہے اور اس کی روایت کی تجزیع کر کے اس کی افادیت کو دو چند کر دیا ہے، اللہ تعالیٰ ان کی اس خدمت کو قبول فرمائیں اور زیادہ سے زیادہ لوگوں کے لیے نفع بخش بنائیں۔

### ﴿آمین یا دب العالمین﴾

ابو عمر زاہد الراشدی

سیکرٹری جزل پاکستان شریعت کونسل

خطیب مرکزی جامع مسجد گوجرانوالہ



## تقریظ

حضرت مولانا مفتی شمس الدین نور

استاذ الحدیث جامعہ امام ابوحنیفہ مکہ مسجد آدم جی نگر کراچی، خطیب مسجد عمر فاروق ڈیپنس

یہ کون نہیں جانتا کہ سیدنا امیر المؤمنین حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ تاریخ اسلام کی ایک عظیم شخصیت ہیں۔ وہی معاویہؓ جو ان نقوش ہائے قدسیہ میں سے ہیں جن کو ہم ”صحابی“ کے عظیم لقب سے یاد کرتے ہیں اور اللہ جنہیں ”رضی اللہ عنہم و رضو عنہم“ کے اعزاز بخشتے ہیں آنحضرت رسول اللہؐ امت کو جن کے بارے میں لکھتے ہو لئے وقت احتیاط کی یوں تاکید فرماتے ہیں:

اللَّهُ اللَّهُ فِي أَصْحَابِي لَا تَخْلُو أَهْمَمُ مِنْ بَعْدِي غَرْضًا فَمِنْ أَحْبَهُمْ فِي حَبِّي  
أَحْبَهُمْ وَمِنْ أَبْغَضُهُمْ فِي بُغْضِي أَبْغَضُهُمْ.

(مشکوٰۃ تشریف ص ۵۵۲، ج ۲)

وہی معاویہؓ جو صرف صحابی رسول ہی نہیں بلکہ ان چند کبار صحابہؓ میں سے ہیں جن کو سر کار دو عالمؐ کی خدمت میں مسلسل حاضری اور حق تعالیٰ کی جانب سے نازل شدہ وحی کو لکھنے کا شرف حاصل ہے، اور جو خطوط و فرایں سر کار دو جہاںؐ کے دربار سے جاری ہوتے انہیں بھی تحریر فرمانے کا شرف حاصل ہے وحی خداوندی لکھنے کی وجہ سے ہی آپؐ کو کتاب وحی کہا جاتا ہے علامہ ابن حزم ظاہری لکھتے ہیں کہ:

وَكَانَ زَيْدَ بْنَ ثَابَتَ مِنَ النَّزَمِ النَّاسِ لِذَالِكَ ثُمَّ تَلَاهُ مَعَاوِيَةَ بَعْدَ الْفَتحِ فَكَانَ  
مَلَازِمِ لِكَابِتَهِ بَيْنَ يَدِيهِ فِي الْوَحْيِ وَغَيْرِ ذَالِكَ لَا يَعْمَلُ لَهُمَا غَيْرُ

ذالک۔ (جوامع السیر ص ۲۷)

”نبی کریم کے کاتبین میں سب سے زیادہ حضرت زید بن ثابت آپ کی خدمت میں حاضر ہے اور اس کے بعد دوسرا درجہ حضرت معاویہ کا تھا۔ دونوں دن رات آپ کے ساتھ لگئے رہتے اور اس کے سوا کوئی کام نہیں کرتے تھے۔“ (جوامع السیر ص ۲۷)

کتابت و حجی کس قدر نازک اور اس کے لئے احساس ذمہ داری، امانت و دیانت علم و فہم کی کس قدر ضرورت تھی و محتاج بیان نہیں چنانچہ نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حضرت معاویہ کی اس مسلسل حاضری، کتابت و حجی، امانت و دیانت اور دیگر صفات محمودہ کی وجہ سے نبی کریم ﷺ نے متعدد بار آپ کے لئے دعاء فرمائی۔ حدیث کی مشہور کتاب جامع الترمذی میں ہے کہ ایک بار نبی کریم ﷺ نے آپ گود عادی اور فرمایا:

اللهم اجعله هادیاً مهدياً واهدبه

”اے اللہ معاویہ گوہدایت دینے والا اور ہدایت یافتہ بنادیجئے اور اس کے ذریعہ سے لوگوں کو ہدایت دیجئے۔“ (جامع الترمذی ص ۲۳۷۔ مطبع ایچ، ایم سعید کراچی)  
یہ وہی معاویہ ہیں جن کو نبی کریم نے اپنی حیات مبارکہ میں ہی امارت و خلافت یوں فرمائیں گوئی فرمائی تھی۔

یامعاویہ ان ولیت امرا فاتق اللہ و اعدل۔ (مجموع الزوائد للبیهقی ص ۳۵۵، جلد ۹)

”یہی وہ معاویہ ہیں جن کو زبان رسالت نے انه قوی امین فرمایا۔“

(مجموع الزوائد ص ۳۵۵، جلد ۹)

یہی تو وہ معاویہ ہیں جو رسول اللہ ﷺ کے برادر نسبتی ہیں۔

”یہی وہ معاویہ ہیں جو ایکسو چونسٹھ احادیث رسول کے راوی ہیں یہی وہ معاویہ ہیں جن کے بارے میں حبر الامہ ابن عباس نے ”انہ فقیہ“ کی شہادت دی۔“

(صحیح بخاری باب ذکر معاویہ جلد اص ۵۳۱ قدیمی)

یہی وہ معاویہ ہیں جن کی نماز کو صحابی رسول حضرت ابوالدرداء نے حضورؐ کی نماز کے

ساتھ سب سے زیادہ مشابہ ہونے کی گواہی دی۔

مارایت احد اشیہ صلوٰۃ بصلوٰۃ رسول اللہ من امامکم هذا یعنی معاویہ۔

(مجموع الزوائد جلد ۹ ص ۲۵، منحاج السنۃ جلد ۳ ص ۱۸۵)

”یہی وہ معاویہ ہیں جن کے بارے میں حضرت عبد اللہ بن مبارک“ نے کسی سائل کو اس سوال کے جواب میں کہ معاویہ اور عمر بن عبد العزیز میں افضل کون ہیں؟“

فرمایا:

تراب فی انف معاویہ افضل من عمر بن عبد العزیز۔

(البدیع والنہایہ جلد ۸ ص ۱۳۹)

”یہی وہ معاویہ ہیں جنہوں نے دشمن رومیوں کی سر زمین میں عین فتوحات کے موقع پر ایک صحابی رسول عمر و بن عبّاسؑ کی زبان سے جب رسول اللہ ﷺ کا یہ فرمان ”وفاء لاغدر“ سناتوفور آنہ صرف قدم رک گئے اور خود واپس لوٹے بلکہ اپنی تمام افواج کو بھی دمشق کی طرف واپس لوٹنے کا اور تمام مفتوحہ علاقوں کو خالی کرنے کا بھی حکم دیا۔

(مشکوٰۃ باب الامان جلد ۲ ص ۲۷، روایہ الترمذی وابوداؤد)

تاریخ اسلام میں اسوہ رسول اکرم ﷺ کی پاسداری کی یہ وہ درخشان مثال ہے جس کی نظر نہیں ملتی۔

یہی وہ معاویہ ہیں جنہوں نے بہترین اپنی حلم و برداہی، معاملہ فہمی اور تدبیر و داش کے ساتھ بیس برس تک پوری امت مسلمہ کی وہ قیادت کی جو اسلامی تاریخ کا ایک روشن باب ہے کتب تاریخ میں جہاں آپؐ کے بیشمار مناقب و کمالات اور آپؐ کے عہد خلافت کی شاندار خدمات کا بھرپور تذکرہ ہے جہاں آپؐ کے کچھ اجتہادی فیصلوں کو ایک مخصوص حلقة کی طرف سے اعتراض و تنقید بلکہ طعن و تشنج کا نشانہ بنایا جاتا تھا ہے جو انصاف کے تقاضوں کے سراسر خلاف ہے، ایسے ہی اعتراضات کے جوابات میں اور دفاع معاویہؑ کی ایک قابل قدر کوشش

کے طور پر سرز میں پنجاب کے ایک بزرگ عالم شیخ علامہ عبدالعزیز پرہارویؒ کی زیر نظر تایف ہے، جو عربی زبان میں ہونے کی بنا پر عام قاری سے پردہ خفاء میں تھی ضرورت اس بات کی تھی کہ اس علمی سرمایہ کو عام قاری تک پہنچانے کے لئے اردو زبان میں منتقل کیا جائے چنانچہ ہمارے ایک جواں سال فاضل گرامی مولانا محمد غزالی جalandھری نے دن رات کی محنت سے اس ضرورت کو پورا کیا یقیناً یہ کوشش دفاع ناموس معاویہؒ کے خاطر ایک مبارک، اور قابل قدر کوشش ہے اللہ تعالیٰ اس کوشش کو شرف قبول بخش کر مولف مترجم اور راقم کے لئے ذریعہ نجات اور طاعنین کے لئے ذریعہ ہدایت بنائے۔

اللہ آمین ثم آمین

خاک پائے غلامان صحابہ

(پیرزادہ مفتی) شمس الدین نور

خادم امام ابوحنیفہ مکہ مسجد کراچی خطیب مسجد عمر فاروق ڈیفس کراچی



## تقریظ

حضرت مولانا محمد علیسی صاحب عقی عنہ  
جامعہ فتح العلوم نو شہرہ سانسی گوجرانوالہ

بسم اللہ الرحمن الرحیم

الحمد للہ و کفی وسلام علی عبادہ الذین اصطفی لا سیما  
 محمد المصطفی وعلی الہ المحتب وعلی صحابتہ البرۃ التُّقیٰ۔

اما بعد !

میرے محبت و مخلص برخوردار مولانا محمد غزالی نے حضرت علامہ مولانا عبد العزیز پہارویؒ کے مشہور رسائلے "النهاية عن ذم معاویہ" کی احادیث پر نہایت مفصل تجزیع کی ہے تمام مأخذ و مراجع کا بڑی محنت سے استیعاب و استقصاء کیا ہے۔ پھر اس کی تحریر اور اسلوب بیان میں جو عمدہ اور مفید نجح اختیار کیا ہے اس کا کیا کہنا۔ نمبر وار حدیث کے تحت تمام حوالے جمع کر کے ان کو کتاب سے الگ لیکھا کر دیا ہے، بجائے اس کے ہر حدیث کے تحت اگر یہ حوالے مندرج ہوتے تو قبی طور پر ایک سرسری نظر سے حوالہ جات گذرت جاتے اور پھر بوقت ضرورت پوری کتاب کی ورق گردانی کرنی پڑتی۔ البتہ اگر نمبرات کے ساتھ ہر حدیث کے عنوان کی عبارت بھی لکھ دی جاتی تو کیا خوب ہوتا۔ لیکن مذکورہ بالا صورت میں ہر نمبر کے باعث حدیث اور اس کے حوالہ جات کا ملنا بہت آسان ہو گیا ہے۔ فجزاہ اللہ عناؤن عن سائر

المستفیدین .

”علامہ پرہارویؒ محدث، مفسر، فقہیہ، نقاد اور اپنے دور کے بہت بڑے مؤلف ثقہ اور امین شخص تھے آپؒ (حضرت معاویہؓ جن کی شان کے بارے میں اہل سنت کے بعض علماء بھی بیان کرنے سے کھرا تے ہیں) ایسی احادیث جن میں کلام ہو کیسے لکھ سکتے تھے۔ لیکن اس کے باوجود بھی ضروری تھا کہ آپؒ کی اس تصنیف لطیف کی احادیث پر تخریج کا کام کیا جائے۔ تاکہ آنحضرت ﷺ کی احادیث کا دفاع جو محدثین پر ایک اہم فریضہ ہے ادا ہو سکے۔“

قال الدارقطنیؓ ثنا القاضی احمد بن کامل ثنا ابو سعید الھروی ثنا ابو بکر بن خلاد قال قلت لیحیی بن سعید القطان اما تخشی ان یکون هؤلاء الذين تركت حديثهم خصماء ک عند الله فقال لان یکون هؤلاء خصمای احب الى من ان یکون النبی ﷺ خصمي يقول لم لم تذب الكذب عن حديثی .

(کوثر النبی الفصل الاول للعلام الفرهارویؒ)

”دارقطنیؓ نے کہا کہ مجھے قاضی احمد بن کامل وہ کہتے ہیں کہ مجھے قاضی ابوسعید الھروی وہ کہتے ہیں کہ مجھے ابو بکر بن خلاد نے بیان کیا کہ میں نے یعنی بن سعید قطان سے کہا کہ آپؒ کو ان لوگوں سے ڈر نہیں ہے جن کی حدیث کو آپؒ نے ترک کر دیا کہ یہ اللہ تعالیٰ کے ہاں آپؒ کے مدعا ہوں گے۔ تو آپؒ نے کہا کہ یہ سب میرے فریق ہوں یہ بات مجھے اس سے پسند ہے کہ کہیں نبی کریم ﷺ میرے فریق ہوں۔ آپؒ کہیں اے یعنی تو نے میری حدیث سے جھوٹ کو ذمہ کیوں نہیں کیا۔“

میں دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ حضرت مؤلف علامہ پرہاروی اور اس کتاب کے ناشرین اور اس پر احادیث کی تخریج کرنے والے مولانا محمد غزالی طال اللہ بقاءہ کو بہت بہت

جزائے خیر عطا فرمائے اس کتاب کو قبول عام حاصل ہوا اور اہل اسلام اس سے نفع اٹھائیں اور اس سے ان کے عقیدہ کی اصلاح ہو۔ اور اس کے ذریعے صحابہ کرام سے ان کی سچی محبت اور عقیدت میں اضافہ ہو۔

لَئِنْ آمِينَ ثُمَّ آمِينَ

### فائدہ عظیمہ

حضرت علامہ عبد العزیز پرہارویؒ ان چار مسائل میں زیادہ تاکدر رکھتے ہیں جو مندرجہ ذیل ہیں۔

#### اول :

”واعظ اور قصہ لوگوں کی زبان میں کشادہ ہیں۔ وہ جھوٹی باتوں کو بڑا مزہ لے کر بیان کرتے ہیں۔ خصوصاً احادیث رسول ﷺ کو بے پرواہی اور لاابالی سے استعمال کرتے ہیں ان کو کچھ پتہ نہیں جو ہم بیان کر رہے ہیں، احادیث رسول ﷺ ہیں یا نہیں۔ بس عوام کی زبان پر احادیث کے نام سے شہرت ہو گئی ہے تو انہوں نے انہیں احادیث سمجھ لیا ہے اور بیان کرنا شروع کر دیا ہے۔“

فرماتے ہیں:

وَالى اللّهِ الْمُشْتَكِيٍّ مِنَ الْمُعَاصِرِينَ وَمِنْ عُلَمَاءِ هُمُ الْمُتَعَصِّبِينَ  
الْقَاصِرِينَ اتَّخَذُوا عِلْمَ الْحَدِيثِ ظَهِيرًا وَنَبَذُوا التَّخْرِيجَ نَسِيَا.  
مَنْ سِيَافاً وَعَظِّهِمُ الْهَجَّهُمْ بِالْأَكَاذِيبِ وَاعْلَمُهُمْ أَكَذِّبُهُمْ فِي  
الْتَّرْغِيبِ وَالترْهِيبِ وَلَيْسَ هَذَا أَدْلِ قَارُورَةً كَسْرَتْ فِي الْإِسْلَامِ  
بَلْ هَذِهِ الشِّيَعَةُ مُتَقَادِمَةٌ مِنْ سَالِفِ الْأَيَّامِ فَإِنَّ الْأَبْلَسَةَ  
أَفْسَدَوَا بِالْوَضْعِ وَالتَّزوِيزِ فَإِنَّ خَدْعَ بِهِمْ مَدُونُوا الْمَوَاعِظِ  
وَالْتَّفَاسِيرِ وَلَمْ يَنْزِلْ خَلْفَ يَتَّقَاهُنَّ مِنْ سَالِفٍ وَهَلْكَ نَتَدوِينَهَا  
تَأْلِفَ بَعْدَ تَأْلِفٍ وَاللّٰهُ النَّاصِرُ الْمُوفَّقُ لِلْمُحَدِّثِينَ وَمَؤْكِلُهُمْ عَلَى

نفی الکذب عن الدین .

”اللہ کی طرف شکایت ہے اپنے ہم زمان لوگوں کی اور ان کے متعصب علماء کی جو قاصر ہیں جنہوں نے علم حدیث کو پس پشت ڈالا ہے اور احادیث کی تخریج کو بھول پھلا کر پھینک دیا ہے۔ ان کا بڑا واعظ دریدہ وہیں ہے یعنی جھوٹ بولنے میں۔ اور ان میں بڑا عالم ترغیب و تہیب میں بہت جھوٹ بولتا ہے۔ یہ پہلا شیشہ نہیں جو اسلام میں توڑا گیا ہو بلکہ یہ فتح رسم (بری عادت) مدتهاً قدیمه سے پرانی ہے کیونکہ ابليس قسم کے لوگوں نے حدیثیں وضع کی ہیں۔ حضور ﷺ پر جھوٹ باندھا ہے جن کے باعث مواعظ اور تفاسیر کے مصنفوں دھوکے میں پڑ گئے اور پچھلے لوگوں نے پہلے لوگوں سے پے در پے ان جھوٹی باتوں کو لیا اور تصنیف در تصنیف ان کی تدوین کر کے ہلاک ہوئے۔ اللہ تعالیٰ ہی ناصر اور محدثین کا مددگار ہے۔ اور دین سے جھوٹ کی نفی کرنے میں ان کا ضامن ہے۔“

**۵۹۵**

آنحضرت ﷺ کے والدین کے بارے میں ملا علی قاریؓ نے لکھا ہے کہ:

مات ابو ارسول اللہ ﷺ علی الکفر

”رسول اللہ ﷺ کے والدین کفر پر مرے ہیں۔“

اس سلسلے میں بعض دیگر علماء کا موقف ہے کہ خاموشی اختیار کرنی چاہئے ایک اس لئے کہ دلائل کا تعارض ہے۔ دوسرے اس لئے کہ ادب کا مقام ہے کہیں بات اونچی تخریج ہو جائے تو اعمال کے ضائع ہونے کا خطرہ ہے۔ اور علامہ پرھارویؓ نے لکھا ہے:

ولقد قال علی القاری في هذا المقام بهفوات لا ينبغي للعاقل ان

يغوضه بذلك.

یعنی ”ملا علی قاریؓ“ نے اس مقام میں بیہودہ باتیں کہی ہیں کسی عاقل شخص کو زیبا نہیں کہ ایسی بے ہودہ باتیں منہ سے نکالے۔ ”ملا علی قاریؓ“ نے اس پر بس نہیں کیا بلکہ یہ

لکھا ہے کہ:

ان امنة اللعینة فی النار

”یعنی آمنة اللعینة آگ (جہنم) میں ہے۔“ (معاذ اللہ)

علامہ پرھارویؒ کا موقف یہ ہے کہ دونوں دین ابراہیمی پر تھے اور اس بارے میں وہ علامہ سیوطیؒ کے ان چھر سائل کا حوالہ دیتے ہیں جو آپ ﷺ کے والدین کے مسلمان ہونے کے بارے میں لکھے گئے۔ البتہ فرماتے ہیں کہ ان کو زندہ کر کے ان کے اسلام لانے کا واقعہ ضعیف ہے۔

### سوم

سیدنا معاویہؓ کی منقبت میں ایک رسالہ لکھا ہے اس کا نام ہے:

الناہیۃ عن ذم معاویۃ

اس میں معاویہؓ کی صفات، احادیث و اثار سے ثابت کی ہیں اور آپ کے مخالفین اور حاسدین پر سخت رد کیا ہے۔ کوثر النبی آپؐ کی معرکۃ الآراء کتاب ہے جو عمر کے آخری حصے میں لکھی گئی۔ اس میں تحریر فرماتے ہیں کہ حضرت معاویہؓ فتح مکہ کے روز اسلام لائے آپ مؤلفۃ قلوب میں سے تھے۔ پھر آپ کا اسلام حسن پذیر ہوا اور آپ کا شمار عظاماء اور فقہاء صحابہ میں ہوتا ہے۔ سفر السعادة میں علامہ مجدد المغوی نے کہا کہ:

لم يصح في فضائله حديث

یعنی معاویہؓ کے فضائل میں ایک حدیث بھی صحیح نہیں۔ میں کہتا ہوں لیکن

مسند احمد میں عرباض بن ساریہ سے مروی ہے۔

اللهم علم معاویۃ الكتاب والحساب وقه العذاب

اے اللہ معاویہؓ کو کتاب اور حساب کا علم سیکھا اور عذاب سے بچا۔

اور (ترمذی میں) عبد الرحمن ابن الجمیع ابی عمرۃ سے روایت کیا ہے:

اللهم اجعله هادیاً مهدياً واهد به

”یعنی اے اللہ اس کو ہادی اور مهدی بنا اور اس کے ذریعے ہدایت دے۔“

علامہ پرھاروی فرماتے ہیں، مجھے شیخ عبد الحق دہلوی سے تعجب ہے کہ انہوں نے شرح سفر السعادة میں ان احادیث کے صحیح نہ ہونے پر بلا دلیل حکم صادر کیا ہے اور مجد لغوی پر تعقب نہیں کیا جس طرح کہ مجد لغوی کے دوسرے مجازفات کا تعاقب کیا ہے۔ ایسے معلوم ہوتا ہے کہ تشیع کی طرف ان میں ایک خفیف قسم کا میلان پایا جاتا ہے حالانکہ وہ اہل سنت میں سے ہیں۔

**القصہ:** مذکورہ بالاحادیث کی ایک اصل ہے اگر کوئی حدیث بھی ان کی منقبت میں نہ ہوتی تو شرف صحابیت بھی ان کیلئے کافی ہے کیونکہ آیات و احادیث جو فضائل میں صحابہ میں آئی ہیں وہ عام ہیں۔ ان میں سب صحابہ کی شان بیان کی گئی ہے۔ کیا اے مخاطب تجھے معلوم نہیں صحابہ ایک لاکھ چوبیس ہزار کی تعداد تک پہنچ گئے اور جن صحابہ کے بارے میں خصوصی فضائل کی احادیث آئی ہیں وہ تو چند ایک اشخاص ہیں اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ جن کا خصوصی ذکر ان احادیث میں نہیں ان پر جرح و قدح کی جائے۔

خلاصہ یہ ہے کہ معاویہؓؒ کی جنگ میں ان سے جو خطاب جہادی سرزد ہوئی وہ اس بات کا موجب نہیں ہے کہ ان پر جرح و قدح کی جائے کیونکہ صحیح احادیث میں صحابہ کرام کی طعن و تشیع سے روکا گیا ہے اور ان کی تعظیم اور آداب کا حکم دیا گیا ہے جو اس مخصوصہ میں پڑے گا وہ اپنے دین میں خطرناک موڑ پر ہے۔ ہم نے سلف صالحین اور علمائے حدیث سے ان کے مناقب میں کتاب لکھی ہے اور آپؐ پر طعن و تشیع کے بارے میں جوابات تحریر کئے ہیں اس کا نام ہے۔

الناہیۃ عن ذم معاویہ

”حالانکہ معاویہؓؒ نسبت اہل بیت نبوت کے سلسلے میں بہت زیادہ مضبوط

لوگوں میں سے ہیں۔“

### چھارم

رفع سبابہ یعنی تشهید میں کلمہ شہادت میں (دائیں ہتھیلی سے نوے کا عقد بنانے کا) لا الہ پر انگشت انھانا اور لا اللہ پر رکھ دینا۔ حضرت علامہ پرھاروی اس کو مستحب قرار دیتے ہیں اور جو لوگ اس فعل کو حرام کہتے ہیں۔ یا اس کے ترک کو راجح قرار دیتے ہیں آپ نے ان پر بہت روکیا ہے۔ ایسا لگتا ہے کہ آپ کے زمانے میں کچھ علماء، مشائخ اس سنت کو اچھا نہیں سمجھتے تھے۔ جن پر حضرت علامہ کو بہت بڑا غصہ ہے اس سلسلے میں آپ کی ایک مستقل کتاب ہے جو دستیاب نہیں اور ایک منظوم کلام ہے جس کے بعض اشعار یہ ہیں۔

حمدالک اللہم حمدا سر مدا

اے اللہ آپ کی حمدتاً ابد

وعلى محمدك السلام مؤبداً

اور آپ کے محمد پر ہمیشہ

وعلى صحابته الكرام جميعهم

اور آپ ﷺ کے صحابہ کرام، سب پر

والعترة الاطهار دام مخللاً

اور آپ ﷺ کی اہل پر دائی مسلسل

عبد العزیز يقول نظماً فاتبعوا

عبد العزیز کہتا ہے نظم میں پیروی کرو

حکماً صحيحاً بالحدیث مؤيداً

حکم صحیح کی جو حدیث کے ساتھ تایید یافتہ ہے

ان الاشرار سنة مأثورۃ

تحقیق اشارہ سنت سے نقل کی ہوئی  
 فاعمل بہذا الخیر حتی ترشدا  
 عمل کر اس خیر پر تاکہ سیدھی راہ چلے  
 بحدیث خیر الخلق صحیح بیانہ  
 آنحضرت ﷺ کی حدیث سے اس کا بیان صحیح ہے  
 قد جاء عن جماعة الصحابة مسنداً  
 تحقیق آیا ہے وہ صحابہ کی جماعت سے باسنہ  
 وبالاتفاق عن الائمه کلهم  
 اور تمام مجتهدین کے اتفاق سے ثابت ہے  
 کابی حنیفہ صاحبیہ واحمد ﷺ  
 جیسے امام ابوحنیفہ اور آپؐ کے شاگرد ابویوسف و محمد اور امام احمد  
 والشافعی و مالک فاتبعہم  
 اور ایسے ہی امام شافعیؓ اور امام مالکؓ ان کی اتباع کرو  
 اذ من يخالفهم فليبس بمقتدی  
 کیونکہ جوان کی مخالفت کرتا ہے نہیں ہے پیشوائی کے لائق  
 اما الذين يحرمون فقولهم  
 لیکن وہ لوگ جو رفع سبابہ کر حرام سمجھتے ہیں ان کا کہنا  
 زور و حکم باطل لا يقتدی  
 جھوٹ ہے اور حکم باطل ہے جو قابل اقتداء نہیں  
 قد عارضوا قول النبي ﷺ برأيهم

انہوں نے اپنی رائے سے حدیث کا مقابلہ کیا  
 والرأى في النصوص ليس مسدواً  
 اور نص کے مقابلے میں رائے اور قیاس مضبوط نہیں ہے  
 ليس التشبه بالرواوض باطلًا  
 رفضیوں سے ثبہ ہر فعل میں باطل نہیں ہے  
 في كل فعل سيماسن الهدى  
 خاص کر آپ ﷺ کی عادات میں  
 كالاكل باليمني وحب المرضى  
 جیسے دامیں ہاتھ سے کھانا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کی محبت  
 وقراءة القرآن يا اهل الندى  
 اور مجلس میں قرآن کی قراءت  
 بل في شعارهم الذى قد ابدعوا  
 بلکہ ان کی خصوصی نشانیوں کو جو انہوں نے از خود ایجاد کی ہیں  
 من غير ان يقفوا الرسول الامجد  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل پر واقفیت کے بغیر  
 كاللوح في طين الحسين فافهم  
 جس طرح کربلا کی مٹی  
 اخذواه في حين العبادة سجداً  
 سے ٹیکہ پر سجدہ کرنا  
 ومن ادعى ان السكون محتم

اور جو شخص یہ کہتا ہے کہ نماز کا دار و مدار سکون پر ہے  
 فاشارۃ التہلیل زائدہ سُدی  
 تو اشارہ لا الہ الا اللہ زائد اور بے فائدہ ہے  
 قلنا صنیع الشرع لیس بزائد  
 ہم جواب میں کہتے ہیں کہ شریعت کے اعمال زائد نہیں ہوتے  
 اومات ران ارکعاً او سجداً  
 کیا آپ ہمارے رکوع و سجود میں حرکت نہیں دیکھتے  
 وادلة است جب ابھالک قد بد  
 اشارہ پر مستحب ہونے کے دلائل ظاہر کر چکے ہیں  
 کالشہم مس مشرقہ فلا تردد  
 روشن سورج کی طرح ہیں پس تردد میں نہ پڑو  
 هنّا ک تلخیص المقالة مجملًا  
 یہ نظم ایک مقالے کا خلاصہ ہے  
 ولبنا کتاب مستقل مفردًا  
 اور اس موضوع پر ہماری ایک مستقل یکتا کتاب ہے  
 فقط

(حضرت مولانا) محمد عیسیٰ عفی عنہ  
 جامعہ فتح العلوم نو شہرہ سانی گوجرانوالہ  
 ۹ جمادی الآخری ۱۴۲۸ھ



## عرض مترجم

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم

اما بعد!

سیدنا امیر معاویہؓ ایسے اجلہ صحابہؓ میں سے ہیں جن کو آپ ﷺ کے زمانے ہی سے خصوصیت حاصل رہی ہے اور آپ رضی اللہ عنہ کو خصوصی شفقت و محبت کی بناء پر خلافت کے امور بھائے گئے۔ اور ایک طویل عرصہ تک خلافت اسلامیہ کے حکمراں رہے۔ آپ رضی اللہ عنہ سے متعلق بعض لوگوں کو کچھ اشکالات بھی ہوئے، اور بعض ہنی خلجان کا سبب بنے۔

بعض ایسی احادیث جو مختلف فیہا نہیں روایتی یا درلیتی، ان کو بہترین انداز سے حضرت الشیخ علامہ عبد العزیز پرھارویؒ نے تطبیق دی اور بہترین اسلوب سے حضرت امیر معاویہؓ کا دفاع فرمایا۔ جو کہ کتاب ہی کے نام سے ظاہر ہے۔ (الناہیہ عن ذم معاویہؓ) بندہ نے اس کتاب کا ترجمہ اور تخریج احادیث کا کام کیا۔ ( توفیق اللہ سبحانہ و تعالیٰ ) پھر اس کو حضرات اکابر علمائے کرام کے سامنے پیش کیا انہوں نے تحسین کے ساتھ حوصلہ افزائی بھی فرمائی۔ اللہ تعالیٰ ان سب حضرات کو جزا نے خیر نصیب فرمادے۔ اور ہم سب کو ان سے مستفید ہونے کی توفیق نصیب فرمادے۔ (آمین)

محمد غزالی جالندھری

فضل جامعہ اسلامیہ علامہ محمد یوسف بنوری ماذن کراچی

ناظم اعلیٰ جامعہ فاروقیہ ڈگری میر پور خاص

پرنسپل الفوز اسکول ڈگری



## عرض ناشر

الناہیہ عن ذم معاویہ، علامہ عبد العزیز پرھارویؒ کی تصنیف کردہ کتاب اپنے موضوع پر ایک منفرد اور لاٹانی کتاب ہے۔ جس نے حضرت معاویہؓ کی شان اقدس سے متعلق عرصہ دراز پر محیط کئی عقدات کو حل کیا ہے۔ بجا طور پر یہ کتاب علامہ عبد العزیز پرھارویؒ کیلئے صدقہ جاریہ ہے۔ نیز اس کتاب کے ذریعے شان معاویہؓ کے بیان میں جو فنکریاں باقی ہیں ان کا کسی طور مداوا ہوا ہے۔ کتاب کے مترجم محمد غزالی جالندھری، لائق اور کہنہ مشق مدرس ہونے کے ساتھ ساتھ کچھ انقلابی کام بھی کرتے رہتے ہیں اور اس سے قبل بھی ان کا ایک رسالہ ”نصائح الغزانی“ کے نام سے نور محمد کتب خانہ کراچی سے شائع ہو چکا ہے۔ اس رسالہ کی اشاعت کیلئے انہوں نے مجھے سعادت بخشی جس کیلئے میں ان کا ممنون ہوں اور امید کرتا ہوں کہ یہ کتاب مترجم، ناشر اور اپنے پڑھنے والوں کیلئے اپنے رب کی جانب سے ضرور جلب ہدایت و مغفرت کا سامان بنے گی۔

محمد نوید احمد سیمن

فضل جامعہ دارالعلوم کراچی

ناظم تعلیمات دارالعلوم میر پور خاص

متصل مسجد بیت المکرم عزیز آباد میر پور خاص (سنده)



## چھ مصنف کتاب سے متعلق

### سوانح شیخ پرھاروی

سلطان العلماء مقدم المقهاء قطب الموحدین شیخ المسلمين علامہ عبدالعزیز ابن احمد بن حامد القرشی الفرہاروی (رحمۃ اللہ علیہ رحمۃ واسعة)

شیخ کی ولادت با سعادت ۱۲۰۶ھ بمقابلہ ۹۳۷ء اور وفات پر حزن غم ۱۲۳۹ھ بمقابلہ ۱۸۲۳ء کوستی پرھاراں تحریک کوٹ ادو ضلع مظفر گڑھ میں ہوئی۔

علامہ عبدالعزیز پرھاروی وہ عظیم شخصیت ہیں جنہوں نے جنوبی پنجاب میں اسلامی ثقافت اور عربی زبان کی ترویج میں شاندار خدمات سر انجام دیں۔

آپ نے مختلف علوم و فنون اور موضوعات پر عربی اور فارسی زبان میں متعدد اور مفید کتابیں تالیف کیں جنہیں اہل علم کے ہاں خوب پذیرائی ملی۔

آپ اس علاقہ میں کثیر التصانیف گزرے ہیں اور تالیف کتب کے میدان میں آپ کا خوب شہرہ ہوا۔ آپ نے نقلی و عقلی علوم میں بے شمار کتابیں تالیف فرمائیں۔

### حالات زندگی

### نام نسب ولادت

آپ کی کنیت ابو عبد الرحمن، نام عبدالعزیز اور والد کا نام ابو حفص احمد بن حامد القرشی ہے۔ آپ ایک عظیم محدث، مفسر اور ماہر علم کلام بھی تھے، آپ کی ولادت تیرھویں صدی ہجری

کی پہلی چوتھائی میں ہوئی۔ مولوی غلام فہر علی گولڑوی آپ کی ولادت کے متعلق رقمطراز ہیں کہ آنحضرت رحمۃ اللہ کہ ولادت ضلع مظفر گڑھ میں کوٹ ادو کے قریب ”پرھاراں“ نامی بستی میں ۱۳۰۹ھ کوئی۔ شیخ پرہاروی اپنی کتابوں میں اس بستی کو پیرہیار کے نام سے موسوم کرتے ہیں چنانچہ ایک جگہ لکھتے ہیں:

قریۃ بیروہیار، جعلہا اللہ دار القرآن وہ موضع عذب الماء  
طیب الہوا

”بستی بیروہیار کو اللہ تعالیٰ نے دار القرآن بنایا ہے یہاں پانی شیریں فضا عمدہ اور خوشگوار ہے۔“ شیخ اپنی ایک شہرہ آفاق تصنیف ”الاکسیر“ (فی الطب) میں لکھتے ہیں۔ ”ہماری بستی بیروہیار ہے، اس کا طول بلد ۶۰۰ ا درجہ اور عرض بلد تقریباً تمیں درجہ ہے یہ دریائے سندھ کے شرقی ساحل پر دارالامان ملتان سے شمال مغربی جانب تقریباً آٹھ کوں کے فاصلہ پر ہے۔

### شاہی دربار سے آپ کا تعلق اور لوگوں کا حسد

شیخ پرہاروی نے علوم درسیہ کی تکمیل کے بعد مختلف علوم و فنون کی کتب کا خوب مطالعہ کیا اور ہر فن کے بارے میں کتابیں تصنیف کیں۔ آپ کی ان علمی خدمات اور بلند مرتبہ علمی کی بدولت علمی حلقوں میں آپ کو بہت زیادہ پذیرائی ملی پھر حاکم ملتان کے صاحبزادے امیر شاہ نواز خان آپ کے شاگرد ہوئے اور اس کے ساتھ گھرے مراسم قائم ہو گئے امیر شاہ نواز خان خود بھی صاحب علم تھے اور اہل علم سے محبت کرتے تھے، انہوں نے شیخ پرہاروی کو اپنے ہاں بلوالیا اور مختلف سوالات کے شاہی محل میں ان کے مابین متعدد موضوعات پر طویل گفتگو ہوئی امیر شاہ نواز خان نے محل میں موجود اہل علم کے سامنے آپ کی وسعت معلومات اور فہم و دانش کا فخریہ انداز میں ذکر کیا پرہاروی لکھتے ہیں کہ امیر میری وجہ سے دوسرے اہل علم پر فخر کا اظہار کیا کرتا تھا۔

شیخ پرہاروی نے اپنی شہرہ آفاق تصنیف ”لنبر اس“ کے اختتام پر ایک نظم لکھی اس کا ایک شعر یوں ہے۔

وانت حفیظ الكل من شر حامد

خصم لجوع يطمس الحق باطله

”اور اے اللہ! حاسدین کے حسد کے شر سے اور جو مخالف اپنے باطل سے حق  
کو مٹانا چاہتا ہے ان کے شر سے تو ہی بچانے والا ہے۔“

”نعم الوجيز“ (شیخ کی تصنیف لطیف) کے سروق پر لکھا گیا۔

قال غذی بالعلم والادب عن الخضور عليه السلام

”کہ حضرت خضر علیہ السلام کے علم و ادب سے ان کو غزادی گئی۔“

مولانا عبدالتواب ملتانی آپ کی عمر کے بارے میں لکھتے ہیں کہ وفات کے وقت  
آپ کی عمر تیس برس کے لگ بھگ تھی شیخ پرھاروی عقیدہ اہل سنت کے حامل اور فقہ حنفی کے پیرو  
تھے آپ نے علم عقائد کے بارے میں مفید کتابیں تصنیف کر کے دلائل و برائیں سے عقائد اہل  
سنۃ کا بھرپور دفاع اور مضبوط علمی اساس پر شیعہ عقائد کا رد بھی کیا۔

آپ کی کتب و مصنفات و مؤلفات میں اہل بیت اور صحابہ کرامؐ کی محبت غایت درجہ  
کی تھی زیر نظر کتاب ”الناہیہ عن طعن امیر المؤمنین معاویہ“ کا ترجمہ اور اس کی احادیث  
کی تخریج کی گئی ہے، جس میں شیخ پرھاروی نے صحابہ کرامؐ کا علمی دفاع فرمایا۔

## شعری ذوق

پرھارویؒ کے علمی آثار کا معالعہ کرنے سے پہلہ چلتا ہے کہ شعر گوئی کے بارے میں  
وہ انتہائی زرخیز ذہن اور عمدہ ذوق کے مالک تھے۔ قوافی اور اوزانِ شعر سے بخوبی واقف  
تھے، ”مجون الجواہر، الیاقوت اور نعم الوجيز“ وغیرہ آپ کی تالیفات سے اس موضوع میں آپ کی  
شعری ذوق کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے، آپ اپنی کتابوں اور تالیفات کی ابتداء میں بطور مقدمہ  
اور کتابوں کا اختیام اپنے منظوم کلام سے کرتے ہیں۔ چنانچہ ”النبر اس“ کا مقدمہ ۳۳ اشعار پر  
اور خاتمه ۱۹ اشعار پر مشتمل ہے۔

آپ نے اپنی کتاب ”النبر اس“ اور ”حب الاصحاب“ کا آغاز منظوم کلام سے کیا۔

آپ نبی کریم علی اللہ علیہ وسلم کی مدح و نعت کے متعلق اشعار کہتے اور شاعر خوان رسالت حضرت حسان بن ثابتؓ کے اشعار پر تضمین بھی کہتے۔

وَمَا أَحْسَنَ الْبَيْتَ الَّذِي قَدَّارَ بِهِ  
الْمُوِيدَ بِرُوحِ الْقَدْسِ فِي الشِّعْرِ  
لَهُ هُمْ لَا مِنْتَهَىٰ لِكَبَارِهَا  
وَهُمْ الصَّفَرَىٰ أَهْلَ مِنَ الدَّهْرِ

شیخ پرھارویؒ کو تصنیف و تالیف کا بہت زیادہ شوق تھا آپ اللہ تعالیٰ سے دعا کیا کرتے تھے کہ وہ اس سلسلہ میں آپ کی مدد فرمائے اور اس راہ میں آسانیاں مہیا کرے اور خط اوذل سے محفوظ رکھے آپ یہ تمبا بھی کیا کرتے تھے کہ آپ کی مؤلفات کی تعداد بہت ہو اور اللہ تعالیٰ ان میں برکت فرمائے ہمارے اس موقف کی تائید النافعہ عن ذم معاویہؓ کے خطبه میں آپ کے اس کلام سے ہوتی ہے آپ لکھتے ہیں:

ادع بالفلاح لعبد العزیز بن احمد ..... بارک الله في مصنفوّاته.  
آپ اللہ تعالیٰ سے عبد العزیز بن احمد کی کامیابی کی دعا کریں اللہ تعالیٰ اس کی تصنیفات میں برکت فرمائے۔

عالیٰ قدر اصحاب علم آپ کی تصنیفات کی بہت قدر کرتے ہیں لیکن آپ کی تصنیفات جا بجا منتشر ہیں لیکن بعض اہل علم آپ کی کتب کی جستجو میں ہیں اللہ تعالیٰ ان کو کامیاب فرمائے اور ہمیں بھی جستجوئے تصنیفات پرھارویؒ میں شامل فرمائ کامیاب فرمائے۔

(آمین یارب العلمین)



## آغاز کتاب مقام حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ

نحمد اللہ علی حسن الاعتقاد وحب النبی صلی اللہ علیہ وسلم وحب العترة والصحابة بالاقتصاد صلی اللہ علی سید هم وعلیہم وبلغ منا السلام الیہ والیہم .

ای رفیق محترم یہ (رسالہ جس کا نام) ”الناہیہ عن طعن معاویہ“ ہے اس کو لے لو اور اس کا میاب ہونے والی جماعت بلند مرتبہ کی پیروی کو لازم سمجھو اور غالی سرکش اور بدبو دار فرقہ سے اجتناب کرو اور وہی تباہی، بے مقصد اور خالی خطبات کو ترک کرو اور (مصنف رسالہ) عبدالعزیز ابن احمد بن حامد کے لئے کامیابی کی دعا کرو۔ اللہ تعالیٰ اس کی تصنیفات میں برکت دے اور انہیں ہر حاسد سے محفوظ رکھے اور اللہ تعالیٰ ہی ناصرومدگار ہے اور وہی اول و آخر ہے اور یہ کتاب چند فصلوں پر مرتب کی گئی ہے۔

### فضل : صحابہ کرام کے چند فضائل

قرآن کریم کی ایک آیت ہی (صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم) کے بارے میں آپ کے لئے کافی ہے۔

لایستوی منکم من انفق من قبل الفتح وقاتل اولئک اعظم  
درجة من الذين انفقوا من بعد وقاتلوا وکلا وعد الله الحسنی  
(الحدید: آیت: ۱۰)

”جو لوگ فتح مکہ سے پہلے (فی سبیل اللہ) خرچ کر چکے اور لڑاکھے برا بر نہیں۔

وہ لوگ درجہ میں ان لوگوں سے بڑے ہیں جنہوں نے (فتح مکہ کے) بعد خرچ کیا اور لڑائی کی اور (یوں) اللہ تعالیٰ نے بھلائی (یعنی ثواب) کا وعدہ سب سے کر رکھا ہے۔“ (ترجمہ از بیان القرآن)

اس آیت میں تمام صحابہؓ کے لئے جنت کی بشارت ہے جیسا کہ ابن حزم نے کہا ہے۔

### احادیث

”حضرت عمران بن حصینؓ سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ میری امت میں سے بہتر لوگ میرے زمانے کے پھر جوان کے بعد ہوں گے پھر جو ان کے بعد ہوں گے۔“

(ترمذی: ج ۲ ص ۲۲۵ / باب ماجاء فی فضل من رأى النبي أطع: قدیمی کتب خانہ)

”حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مرفوعاً روایت ہے کہ بہتر لوگ میرے زمانے کے ہیں۔“ (بخاری، مسلم، مسند احمد، ترمذی)

حضرت جابرؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ نہیں چھوئے گی آگ اس مسلمان کو جس نے مجھے دیکھایا جس نے میرے دیکھنے والے کو دیکھا۔

(ترمذی ج ۶ ص: ۱۶۷، حدیث / ۳۸۵۸ / دارالعرب السلام، محقق بشار عواد) (ترمذی ج ۲، ص: ۲۲۶ / طبع میر محمد کتب خانہ آرام باع کراچی) (ضیاء المقدسی)

”حضرت عبد اللہ بن یسیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ خوشخبری ہواں شخص کو جس نے مجھے دیکھا اور مجھ پر ایمان لا یا خوشخبری ہواں شخص کو جس نے میرے دیکھنے والے کو دیکھا اور مجھ پر ایمان لا یا اس شخص کے لئے خوشخبری اور اچھاٹھ کا نہ ہے۔“ (طبرانی، حاکم)

حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میری امت میں میرے صحابہ کی مثال ایسی ہے جیسے کھانے میں نمک کہ نمک کے بغیر کھانا

خوشگوار نہیں ہوتا۔  
(بشرح السنّ للبغوي، سنن ابو یعلی)

حضرت ابو موسیٰ اشعریؓ سے روایت ہے کہ جناب رسول اکرم انے فرمایا کہ  
نہیں مرے گا میرا صحابی کسی زمین میں مگر وہ قیامت کے دن اس کے قائد  
اور (مینار کے) نور کی حیثیت سے اٹھایا جائے گا۔

(ترمذی، و قال غریب، ضیاء المقدسی)

”یہ روایت بھی حضرت ابو موسیٰ اشعریؓ سے ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا ستارے آسمان  
کے لئے امن (کی علامت) ہیں جب ستارے جھٹڑ جائیں گے تو آسمان کو خوفناک چیز  
کا سامنا ہوگا (یعنی آسمان پھٹ جائے گا) میں اپنے ان صحابہ کے لئے موجب امن  
ہوں جب میں رخصت ہو جاؤں گا تو میرے صحابہؓ کو خوفناک صورت پیش آئے  
گی (یعنی اختلافات و مشاجرات) اور میرے صحابہؓ نے امت کے لئے موجب امن  
ہیں جب میرے صحابہ انتقال کر جائیں گے تو امت کو خوفناک حالات کا سامنا ہوگا۔“  
(یعنی نظریاتی اختلافات، مصائب اور حکمرانوں کے مظالم) (مسلم، منڈاحمد)

”حضرت عمر بن خطابؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میرے صحابہ کا  
اکرام کرو کیونکہ وہ تم میں سے بہترین لوگ ہیں۔“ (نسائی، بندیحی یا حسن)

”حضرت عمر بن خطابؓ سے ہی روایت ہے کہ جناب رسول اکرم ﷺ نے فرمایا میں  
نے اپنے بعد اپنے صحابہ کے اختلاف کے بارے میں حق تعالیٰ شانہ سے درخواست کی  
تو اللہ تعالیٰ نے میری طرف وحی پہنچی کہ اے محمد! آپ کے صحابہ میرے نزدیک آسمان  
کے ستاروں کی مانند ہیں کہ ان میں سے بعض بعض سے (روشنی میں) قوی تر ہیں مگر نور  
سب کے لئے ہے پس جس شخص نے ان کے اختلاف کے موقعے پر ان میں سے کسی  
کی اقتداء کر لی، وہ میرے نزدیک ہدایت پر ہے۔“

”حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میرے صحابہؓ ستاروں کی مانند  
ہیں ان میں سے جس کی پیروی کرو گے ہدایت پاؤ گے۔“ (زید عنابی سعید الخدری)

حدیث کے آخری فقرے میں کلام ہے، حافظ ابن حجر عسقلانیؒ کہتے ہیں کہ یہ ضعیف اور واہی ہے ابن حزم سے منقول ہے کہ یہ موضوع ہے باطل ہے ابن الربيع کہتے ہیں کہ یہ حدیث ابن جابر نے روایت کی ہے مگر ان کی سنن میں موجود نہیں۔

## فصل : طعن صحابہؓ ممانعت

”حضرت ابوسعید خدریؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میرے صحابہؓ کو برانہ کہو کیونکہ تم میں سے کوئی شخص احمد پہاڑ کے برابر بھی سونا خرچ کر ڈالے تو ان کے ایک مُد (پیکانہ) کو بھی نہیں پہنچ سکتا اور نہ اس کے نصف کو۔“

(بخاری، مسلم، ابو داؤد، ترمذی) (ترمذی ج ۲، ص: ۲۲۵، از باب ما جاء في من سب أصحاب جاء لبني هاشم)

یہ حدیث مسلم اور ابن جابر نے حضرت ابو ہریرہؓ سے بھی روایت کی ہے، اور ابو بکر بر قافی نے اس کو علی شرط الشیخین روایت کیا ہے۔

”حضرت عبد اللہ بن مغفلؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میرے صحابہؓ کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے ڈرو۔ ان کو (اپنی بدگوئی کا) نشانہ نہ بناؤ کیونکہ جس نے ان سے محبت کی تو میری محبت کی وجہ سے کی اور جس نے ان سے بعض رکھا تو میرے ساتھ بعض رکھنے کی بناء پر ان سے بعض رکھا اور جس نے ان کو ایذا اودی اس نے مجھے ایذا اودی اللہ تعالیٰ اس کو بہت جلد پکڑے گا۔“ (ترمذی و قال غریب)

”حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میری امت کے سب سے بدتر لوگ وہ ہیں جو میرے صحابہؓ کے حق میں بے باک ہیں۔“

(روايت ابن عدي ج ۳، ص ۷۷۱، طبع / المكتبة الأثرية)

”حضرت ابن عمرؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جب تم ان لوگوں کو دیکھو جو میرے بعد صحابہؓ کو برا بھلا کہتے ہیں تو یوں کہو کہ اللہ کی لعنت ہو تمہارے شرپر۔“ (ترمذی ج ۲، ص: ۲۲۵، از باب ما جاء في من سب أصحاب لبني هاشم) (خطیب بغدادی)

”حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جو شخص میرے

صحابہؓ کی بدگوئی کرے اس پر اللہ تعالیٰ کی فرشتوں کی اور سارے انسانوں کی لعنت۔“

”حضرت حسنؑ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ: جو شخص دنیا سے اس حال میں جائے گا کہ وہ میرے کسی صحابیؓ کی بدگوئی کرتا تھا تو اللہ تعالیٰ اس پر (قبر میں) ایک جانور مسلط کر دیں گے جو اس کے گوشت کو کاشتا رہے گا، وہ اس کے درد کو قیامت تک پائے گا۔“ (ابن ابی الدنیافی القبور)

”حضرت حسنؑ ہی سے روایت ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے چنانے اور میرے لئے میرے رفقاء کو چنان میں سے میرے وزیرِ مددگار اور رشتہ دار بنائے اور جس نے ان کی بدگوئی کی اس پر اللہ کی فرشتوں کی اور سارے انسانوں کی لعنت اللہ تعالیٰ اس کے کسی فرضِ نفل کو قبول نہیں فرمائیں گے۔“ (طبرانی، حاکم)

## فصل : مسلمانوں کا ذکر سوائے خیر کے کرنے کی ممانعت

حضرت ابن مسعودؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا مسلمان کو گالم گلوچ کرنا فسق ہے۔ (بخاری، مسلم، احمد، ترمذی، نسائی، ابن ماجہ)

”یہ حدیث ابن ماجہ نے حضرت ابو ہریرہؓ اور حضرت سعد سے اور طبرانی نے حضرت عبد اللہ بن مغفلؓ سے اور دارقطنی نے حضرت جابرؓ سے بھی روایت کی ہے۔“

”حضرت ابن عمرؓ سے مروی ہے کہ جس شخص نے اپنے بھائی کو کافر کہا تو ان دونوں میں سے ایک شخص اس کو لیکر لے کر واپس ہوتا ہے۔“ (بخاری، مسلم، احمد)

”حضرت ابو ذرؓ سے مروی ہے کہ جب کوئی شخص کسی پر فسق یا کفر کی تہمت لگائے اگر وہ شخص (جس کو کافر یا فاسق کہا گیا) ایسا نہ ہو تو کہنے والا اس کو ساتھ لے کر واپس لوٹا ہے۔“ (بخاری)

”حضرت ابن مسعودؓ سے مروی ہے کہ مومن طعنہ دینے والا، لعنت کرنے والا، بدگو، بدزبان نہیں ہوتا۔“ (ترمذی، نسائی، بخاری فی التاریخ، حاکم، صحیح ابن حبان)

”حضرت ابوالدرداءؓ سے مرفوع ا روایت ہے کہ بندہ جب کسی چیز پر لعنت کرتا ہے تو وہ آسمان کی طرف چڑھتی ہے مگر آسمان کے دروازے اس کے آگے کے بند کر دیئے جاتے ہیں پھر وہ زمین پر اترتی ہے تو زمین کے دروازے بھی بند کر دیئے جاتے ہیں پس جب زمین و آسمان کے دروازے اس پر بند کر دیئے جاتے ہیں اور اپنا کوئی ٹھکانہ نہیں پاتی تو اس شخص کی طرف لوٹتی ہے جس پر لعنت کی گئی تھی پس اگر وہ اس کا مستحق ہوا تو ٹھیک ورنہ لعنت کرنے والے کی طرف لوٹتی ہے۔“ (ابوداؤد)

### **فصل : مردوں کو برا کہنے کی ممانعت**

”حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ: مردوں کو برامت کہو کیونکہ انہوں نے جو کچھ آگے بھیجا ہے وہ اس تک پہنچ چکے ہیں۔“ (بخاری)

### **فصل : صحابہ کرامؐ کی رنجشوں کی ذکر کی ممانعت**

(شیخ پر بارویؒ فرمادی ہے ہیں) بہت سے محققین نے ذکر کیا ہے کہ مشاجرات صحابہؐ کا تذکرہ حرام ہے کیونکہ اندیشہ ہے کہ اس سے بعض صحابہ کرامؐ سے بدگمانی پیدا ہو جائے اس کی تائید اس حدیث مرفوع سے ہوتی ہے جس میں فرمایا گیا کہ میرے صحابہؐ میں سے کوئی بھی مجھ تک کسی کی شکایت نہ پہنچائے کیونکہ میں چاہتا ہوں کہ تمہاری طرف نکلوں تو سب کی طرف سے میرا سینہ صاف ہو۔ (ابوداؤد عن ابن مسعود)

امام ابواللیثؒ کہتے ہیں کہ حضرت ابراہیم نجاشیؓ سے صحابہ کرامؐ کی باہمی خانہ جنگیوں کے بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے فرمایا کہ یہ وہ خون ہے جن سے اللہ تعالیٰ نے ہمارے ہاتھوں کو پاک رکھا کیا اب ہم ان سے اپنی زبان کو آلودہ کریں؟

اہل سنت کو ان واقعات کا تذکرہ مجبوری کی بناء پر اس لئے کرنا پڑا کہ اہل بدعت نے ان میں سے بہت سے وضعی اور جھوٹی افسانے گھڑ لئے تھے جہاں تک بعض متکلمین کی رائے

ہے کہ مشاجرات کی سب روایات جھوٹ کا پلندہ ہیں یہ قول ہے تو بہت اچھا مگر بعض روایات تو اتر سے ثابت ہیں (جن کا انکار کرنا ممکن نہیں) اور اہلسنت والجماعت کا اجماع ہے کہ ان میں سے جو واقعات ثابت ہیں ان کی مناسب تاویل کی جائے گی تاکہ عوام کو وساوس اور شہادت سے بچایا جاسکے اور جو تاویل کے لائق نہ ہوں تو وہ مردود ہیں، اس لئے کہ صحابہ کرامؐ کی بزرگی ان کی حسن سیرت اور ان کا منبع حق ہونا نصوص قاطعہ اور اجماع اہل حق سے ثابت ہے پس یہ (چند روایات خصوصاً متعصب اور کذاب رفضیوں کی) اس کے مقابلہ میں کیا حیثیت رکھتی ہیں؟

### فصل : مشاجرات کا مختصر قصہ

متعدد سندوں سے ثابت ہے کہ اہل مصر مدینہ آئے اور حضرت عثمانؐ سے مطالیہ کیا کہ مصر سے عبد اللہ بن ابی سرحؐ کو معزول کر دیں اور محمد بن ابی بکرؐ کو ان پر حاکم مقرر کر دیں آپؐ نے یہ درخواست منظور کر لی مگر آپؐ کے وزیر مروان بن حکمؐ نے عبد اللہ کو لکھا کہ جب یہ لوگ مصر پہنچیں تو ان کو قتل کر دیا جائے ان مصریوں کی خط لے جانے والے سے راستے میں ملاقات ہو گئی، انہوں نے خط اس سے لے لیا وہ یکھا تو وہ امیر المؤمنین کی طرف سے تھا خط پر خلیفہ کی مہر تھی حامل خط خلیفہ کا غلام تھا اور انہی کی اوثنی پر سوار تھا وہ لوگ راستے ہی سے مدینہ کی طرف واپس لوٹ آئے اور حضرت عثمانؐ کے مکان کا محاصرہ کر لیا۔

محققین کی رائے ہے کہ یہ ان بد باطن مفسدوں کی سازش تھی انہوں نے جعلی خط کا افسانہ گھڑ کر اسے مروان سے منسوب کر دیا کیونکہ خود امیر المؤمنین کی طرف سے اس کی نسبت ممکن نہیں تھی ان کا مقصد اسلام کے نظام خلافت کو درہم برہم کرنا اور امت کو فتنہ کی آگ میں جھونکنا تھا جس کے لئے مکروہ تزویر کا یہ سارا حیلہ تراشناگیا۔

(از حضرت مولانا یوسف لدھیانوی شہید علیہ الرحمۃ)

”حضرت عثمانؐ نے صحابہ کرامؐ کو ان کے ساتھ قتال سے منع کر دیا جس سے آپ کا مقصد مسلمانوں کے خون کی حفاظت اور شہادت کا شوق تھا جس کی بشارت انہیں زبان نبوت سے مل چکی تھی۔“

چنانچہ ان محاصرین نے آپؐ کو شہید کر دیا اور حضرت علیؓ کے ہاتھ پر بیعت کر لی  
حضرت عائشہؓ، زبیرؓ، طلحہ اور معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے مطالبہ کیا کہ ان کو قصاص میں قتل کیا  
جائے حضرت علیؓ اس سلسلہ میں مہلت چاہتے تھے کہ نظام خلافت مستحکم ہو جائے اور شورش  
وقتہ برپا نہ ہو چنانچہ گفتگو نے طول کھینچا۔ اختلاف رونما ہوا اور من جانب اللہ جو مقدر میں تھا وہ  
ہو کر رہا چنانچہ بصرہ کے قریب حضرت طلحہ وزبیر اور حضرت عائشہؓ کی حضرت علیؓ سے جنگ ہوئی۔  
اول الذکر دونوں بزرگ اس جنگ میں شہید ہوئے حضرت عائشہؓ کے اوٹ کی کوچیں کاٹ دی  
گئیں اسی کا نام جنگ جمل ہوا (یہ جنگ بھی انہیں مفسدین کی برپا کردہ آتش فتنہ تھی فریقین  
کے درمیان صلح کے لئے گفتگو ہو رہی تھی عین اس رات جب کہ طرفین صلح پر متفق ہو کر آرام کی  
نیزد سور ہے تھے ان مفسدین نے طرفین پر شب خون مارا جس سے ہر فریق سمجھا کہ دوسرے  
فریق نے بد عہدی کی یوں جنگ کے شعلے چاروں طرف بھڑ کنے لگے)

حضرت علیؓ نے حضرت عائشہؓ کو اعزاز واکرام کے ساتھ مدینہ بھیج دیا۔ بعد ازاں  
صفین میں فرات کے کنارے حضرت معاویہؓ کی حضرت علیؓ سے جنگ ہوئی یہ لڑائی جاری رہی  
تا آنکہ صلح کے مشابہ اختلاف واقع ہوا۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم

## فصل : مجتہد سے خطاب پر موآخذہ نہیں

اس قاعدے کی سند حدیث مرفوع ہے، جس میں فرمایا گیا ہے کہ حکم جب خوب غور  
و فکر سے فیصلہ کرے تو اگر اس کا فیصلہ صحیح ہو تو اس کے لئے دو اجر ہیں اور اگر اس کا اجتہاد غلط ہو تو  
اس کے لئے ایک اجر ہے، یہ حدیث بخاری، مسلم، احمد، ابو داؤد،نسائی اور ترمذی نے حضرت  
ابو ہریرہؓ سے اور بخاری، احمد،نسائی، ابو داؤد اور ابن ماجہ نے حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاصؓ  
سے اور بخاری نے ابوسلمہ سے روایت کی ہے۔

دو اجر اجتہاد اور ٹھیک فیصلہ پر ہیں، اور ایک اجر صرف اجتہاد پر ہے یہ چاروں صحابہ  
(حضرت عائشہؓ، حضرت زبیرؓ، حضرت طلحہؓ، حضرت معاویہؓ) ان جنگوں میں مجتہد تھے مگر اجتہاد  
میں خطأ تھی۔ حضرت علیؓ بھی مجتہد تھے اور ان کا اجتہاد صواب تھا۔ اصول میں یہ بات طے شدہ ہے

کے مجتہد کو اپنے اجتہاد پر عمل کرنا لازم ہے۔ اس پر اور اس کی تقلید کرنے والوں پر کوئی ملامت نہیں، پس فریقین کے قاتل و مقتول جنت میں ہیں۔ (والحمد لله رب العلمين)

”اور ابن سعد نے ابو مسیر بن شرحبیل سے روایت کی ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ گویا میں جنت میں داخل ہوا ہوں کیا دیکھتا ہوں کہ جنت میں بہت سے قبے بنے ہوئے ہیں میں نے دریافت کیا کہ یہ کیا لوگوں کے ہیں؟ مجھے بتایا گیا کہ یہ ذوالکلام اور حوشب کے ہیں یہ دونوں بزرگ حضرت معاویہؓ کی معیت میں جنگ کرتے ہوئے شہید ہوئے تھے میں نے کہا کہ حضرت عمارؓ اور ان کے رفقاء کہاں ہیں؟ کہا گیا کہ وہ آگے ہیں۔ میں نے کہا کہ انہوں نے تو ایک دوسرے کو قتل کیا تھا کہا گیا کہ ان کی اللہ تعالیٰ سے ملاقات ہوئی تو انہوں نے اللہ تعالیٰ کو واسع الامغفارۃ پایا میں نے کہا کہ اہل نہروان یعنی خوارج کا کیا بنا؟ کہا گیا کہ ان کو سختی کا سامنا کرنا پڑا۔“

### فصل : حضرت سیدہ عائشہؓ کے چند فضائل

”حضرت ابو موسیٰ اشعریؓ سے مرفوٰ عاروایت ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ عائشہؓ کی فضیلت عورتوں پر ایسی ہے جیسے ثرید کی دوسرے کھانوں پر۔“

(بخاری، مسلم، ترمذی، ابن ابی شیبہ، ابن ماجہ، ابن جریر)

”حضرت ابو موسیٰ اشعریؓ فرماتے ہیں کہ ہم اصحاب محمد ﷺ کو جب کوئی مشکل مسئلہ پیش آتا تھا تو ہم حضرت عائشہؓ سے دریافت کرتے تھے تو ان کے پاس اس کا حل ہمیں ضرور مل جاتا تھا۔“

(ترمذی و قال حسن صحیح غریب)

”حضرت ام بانیؓ جو حضرت علیؓ کی ہمشیرہ ہیں مرفوٰ عاروایت ہے کہ آنحضرت ﷺ نے حضرت عائشہؓ سے فرمایا: اے عائشہ! عنقریب تیرے کنگن علم اور قرآن ہوں گے۔“

(مندادام اعظم)

”حضرت عائشہؓ سے مرفوٰ عاروی ہے کہ جناب رسول اللہ ﷺ نے حضرت عائشہؓ

سے فرمایا یہ بات موت کو میرے لئے آسان کر دیتی ہے کہ میں نے جنت میں تجھے اپنی بیوی دیکھا ہے اور ایک روایت میں یوں ہے کہ موت میرے لئے آسان کر دی گئی کیونکہ میں نے عائشہؓ نے جنت میں دیکھا۔” (مسند امام اعظم)

”حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا عائشہؓ یہ جبراً تسلیم کو سلام کہتے ہیں میں میں نے عرض کیا و علیکم السلام و رحمۃ اللہ۔“ (بخاری، مسلم، ترمذی، نسائی)

”حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ مجھ سے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تو مجھے خواب میں تین دفعہ دکھائی گئی فرشتہ تجھے رشیم کے کپڑے میں لپٹی ہوئی لایا اور کہا کہ یہ آپ کی اہمیت ہیں میں نے تیرے چہرے سے کپڑا اٹھا کر دیکھا تو واقعتاً تو ہی تھی پس میں نے کہا: اگر نیہ من جانب اللہ مقدر ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو پورا کر دیں گے۔“ (بخاری، مسلم)

”حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ لوگ حضرت عائشہؓ کے باری کے دن ہدایا بھیجنے کا خاص اہتمام کرتے تھے جس سے ان کا مقصود جناب رسول اللہ ﷺ کی رضا جوئی تھا (حضرت عائشہؓ نے فرمایا) کہ آپ ﷺ کی ازواج مطہرات کی دو جماعتیں تھیں ایک میں حضرت عائشہ، حفصہ، صفیہ اور سودہ تھیں اور دوسرے گروہ میں حضرت ام سلمہ اور باقی از ازواج مطہرات تھیں۔ حضرت ام سلمہؓ کی جماعت نے ان سے کہا کہ آپ ﷺ سے اس سلسلہ میں بات کیجئے کہ آپ صحابہؓ کو حکم فرمائیں آپ ﷺ جس گھر میں بھی ہوں آپ ﷺ کے لئے ہدایا بھیجے جائیں۔ حضرت عائشہؓ کی باری کے دن کا بطور خاص اہتمام نہ کیا جائے چنانچہ اس قرارداد کے مطابق حضرت ام سلمہؓ نے آپ ﷺ سے گفتگو کی تو آپ ﷺ نے ان سے فرمایا کہ مجھے عائشہؓ کے بارے میں ایذا نہ دو کیونکہ سوائے عائشہؓ کے لحاف کے کسی بیوی کے لحاف میں میرے پاس وہ نہیں آئی ام سلمہؓ نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ! میں آپ کی ایذا دہی سے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں توبہ کرتی ہوں۔“ ”پھر ان ازواج مطہرات نے حضرت فاطمہؓ کو آپ ﷺ کی خدمت میں بھیجا تو آپ

نے بیٹی سے فرمایا بیٹی! کیا تم اس سے محبت نہیں رکھتی جس سے میں محبت رکھتا ہوں عرض کیا ضرور فرمایا پس اس سے محبت رکھو۔ (بخاری، مسلم، سنائی)

**تفہمیہ:** شاید کسی کو وہ ہم ہو کہ حضرت عائشہؓ کے منا۔ میں خود انہی کی روایت مفید نہیں مگر یہ ظن فاسد ہے اس لئے کہ پہلی حدیث ان کے مناقب میں سب سے عظیم تر ہے اور اس سے تمام مردیات ان کی توثیق اور صلاح و صدق حاصل ہو جاتا ہے۔

## فصل : حضرت طلحہؓ کے فضائل

مؤلف مشکوٰۃ لکھتے ہیں کہ وہ طلحہ بن عبد اللہ ابو محمد القرشی ہیں۔ قدیم الاسلام ہیں۔ بدر کے سوا تمام غزوات میں شریک ہوئے جنگ بدر میں عدم شرکت کی وجہ یہ ہوتی کہ جناب رسول اللہ ﷺ نے ان کو سعید بن زیدؓ کی معیت میں قریش کے قافلہ کی سراغ رسانی کے لئے بھیج دیا تھا۔ جنگ احمد میں ان کو ۱۲۲ اور بقول بعض کے ۵۷ زخم آئے امام ترمذی نے ان کے زخموں کی تعداد اسی (۸۰) سے اوپر روایت کی ہے۔ بتاریخ ۲۰ جمادی الاولی ۳۶ھ کو بروز پنج شنبہ ۲۲ برس کی عمر میں شہید ہوئے اور بصرہ میں دفن ہوئے۔

”اور نوویؓ“ نے ذکر کیا کہ وہ لڑائی ترک کر کے یکسو ہو گئے تھے اتنے میں ان کو تیر لگا جس سے وہ شہید ہو گئے اور کہا جاتا ہے کہ یہ تیر مروان بن حکم نے پھینکا تھا (یہ بھی کذاب رفضیوں کا اڑایا ہوا افسانہ ہے۔) صحیح بخاری میں حضرت عمرؓ سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ کی وفات ہوئی دراں حالیکہ آپ طلحہؓ اور زبیرؓ سے راضی تھے۔ صحیح مسلم میں حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک دن حراپہاڑ پر تھے آپ ﷺ کے ساتھ ابو بکر، عمر، عثمان، علی، طلحہ، اور زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہم بھی تھے پہاڑ کی چٹان کو حرکت ہوئی تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ٹھہر جا تجھ پر سوائے نبی صدیق اور شہید کے اور کوئی نہیں۔“ (صحیح مسلم)

ترمذی نے حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ سے اور ابن ماجہ، امام احمد، خیاء المقدسی اور دارقطنی نے حضرت سعید بن زیدؓ سے روایت کیا ہے کہ جناب رسول اللہ نے فرمایا ابو بکر

جنت میں ہیں، عمر جنت میں ہیں، عثمان جنت میں ہیں، علی جنت میں ہیں، طلحہ جنت میں ہیں، زبیر جنت میں ہیں، عبد الرحمن جنت میں ہیں، سعد بن ابی وقار جنت میں ہیں، سعید بن زید جنت میں ہیں اور عبیدہ بن جراح جنت میں ہیں (رضی اللہ تعالیٰ عنہم) (ان دس حضرات کو عشرہ مبشرہ کہا جاتا ہے کیونکہ ان دس کو ایک ساتھ جناب رسول اللہ ﷺ نے جنت کی خوشخبری دی۔ مترجم)

”امام احمدؓ اور ترمذؓ نے حضرت زبیرؓ سے روایت کیا ہے کہ جنگ کے دن کہ جنگ کے دن آپ ﷺ پر دوزر ہیں تھیں آپ ﷺ نے ایک چٹان پر چڑھنا چاہا مگر نہ چڑھ سکے تب حضرت طلحہؓ آپ کے پیچھے بیٹھ گئے یہاں تک کہ آپ ﷺ چٹان پر چڑھ گئے پس میں نے آپ ﷺ کو یہ فرماتے سنا کہ طلحہ نے جنت واجب کر لی امام ترمذؓ فرماتے ہیں کہ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔“

”امام ترمذؓ حضرت جابرؓ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے طلحہ بن عبید اللہؓ کی طرف دیکھ کر فرمایا کہ جو شخص کسی ایسے آدمی کو دیکھنا چاہتا ہے جو زمین پر چل رہا ہے حالانکہ اس نے اپنی نذر (اللہ کے راستہ میں شہید ہونے کی) پوری کر لی ہے وہ اس شخص کو دیکھ لے۔“

”امام ترمذؓ اور حاکم حضرت جابرؓ سے روایت کرتے ہیں کہ جو شخص کسی شہید کو زمین پر چلتے پھرتے دیکھنا چاہتا ہے وہ طلحہ بن عبید اللہ کو دیکھ لے۔ رضی اللہ عنہ۔ ابن ماجہؓ نے حضرت جابرؓ سے اور ابن عساکر نے حضرت ابو ہریرہؓ سے اور حضرت ابو سعید خدریؓ سے روایت کیا ہے کہ طلحہ زمین پر چلتے پھرتے شہید ہیں۔“

”ترمذؓ اور ابن ماجہؓ نے حضرت معاویہؓ سے اور ابن عساکر نے حضرت عائشہؓ سے روایت کیا ہے کہ طلحہ ان لوگوں میں سے ہیں جنہوں نے (راہ خدا میں قربان ہونے کی) اپنی نذر پوری کر لی۔“

”امام ترمذؓ نے حضرت طلحہؓ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے صحابہؓ نے

ایک ناواقف اعرابی سے کہا کہ رسول اللہ ﷺ سے دریافت کرو کہ اس آیت کا مصدق کون ہے؟ ”فمنهم من قضیٰ نحبه“ (پس ان میں سے بعض وہ ہیں جنہوں نے اپنی (قربانی کی) نذر پوری کر لی) اور صحابہؓ (نے دیہاتی کو یہ سوال کرنے کے لئے اس بناء پر کہا کہ وہ) آپ ﷺ کی توقیر و احترام اور ہمیت کی بناء پر خود سوال کرنے کی جرأت نہیں کیا کرتے تھے چنانچہ اعرابی نے یہ سوال کیا تو آپؓ نے اعراض فرمایا اس نے پھر سوال کیا آپؓ نے پھر اعراض فرمایا اس نے تیسری بار پوچھا آپؓ نے پھر اعراض فرمایا اتنے میں، میں (طلحہ) مسجد کے دروازے سے نکلا میں نے سبز کپڑے پہنے ہوئے تھے جب آپ ﷺ نے مجھے دیکھا تو فرمایا کہ وہ شخص کہاں ہے جو آیت کے مصدق کے بارے میں سوال کرتا تھا؟ اعرابی نے کہا یا رسول اللہ! میں حاضر ہوں آپؓ نے فرمایا (میری طرف اشارہ کرتے ہوئے) کہ یہ شخص ان لوگوں میں سے ہے جو اپنی (قربانی کی) نذر پوری کر چکے ہیں۔ امام ترمذی فرماتے ہیں کہ یہ حدیث حسن غریب ہے۔ ”ترمذیؓ اور حاکمؓ نے حضرت علیؓ سے روایت کیا ہے وہ فرماتے ہیں کہ میرے کانوں نے آپ ﷺ کے دہن مبارک سے یہ ارشاد سنائے کہ طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہما جنت میں میرے پڑوئی ہیں۔“

”امام بخاری قیس بن ابی حازم سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت طلحہؓ کا شل شدہ ہاتھ دیکھا جو احمد کے دن آپؓ کی حفاظت کرتے ہوئے شل ہو گیا تھا۔“

امام تہمیؓ نے حضرت جابرؓ سے روایت کیا ہے کہ احمد کے دن لوگ شکست کھا کر آپ ﷺ کی جگہ سے پسپا ہو گئے تھے اور آپ ﷺ کے ساتھ انصار کے گیارہ آدمی اور حضرت طلحہؓ باقی رہ گئے تھے آپؓ پہاڑ پر چڑھ رہے تھے کہ اتنے میں مشرکوں نے ان حضرات کو پیچھے سے آکیا آپ ﷺ نے فرمایا کیا ان کافروں کے مقابلہ کے لئے کوئی نہیں؟ حضرت طلحہؓ نے عرض کیا یا رسول اللہ! میں حاضر ہوں آپؓ نے فرمایا طلحہ تم

ٹھہر واس پر ایک انصاری نے کہا تو پھر یا رسول اللہ! میں حاضر ہوں چنانچہ وہ انصاری کفار کے مقابلہ میں تن تہذیث گئے آپ ﷺ اور آپ کے رفقاء پہاڑ پر چڑھنے لگے وہ انصاری شہید ہو گئے تو کافر پھر آن پہنچے آپ نے فرمایا کیا ان کافروں کے مقابلہ کرنے والا کوئی نہیں؟ حضرت طلحہؓ نے پھر وہی درخواست کی اور آپ نے پھر وہی جواب دیا (کہ طلحہ تم ٹھہر و) اس پر ایک انصاری نے عرض کیا یا رسول اللہ میں حاضر ہوں چنانچہ وہ انصاری بھی لڑتے لڑتے شہید ہو گئے اور کافر پھر آن پہنچے پس آنحضرت ﷺ ہر انصاری صحابی کے شہید ہونے نے پروہی جملہ ارشاد فرماتے حضرت طلحہؓ بار بار اپنے آپ کو پیش فرماتے آپ اسی پہلے جواب کو دہراتے پھر انصار کا کوئی شخص اجازت چاہتا اور اجازت ملنے پر لڑتے لڑتے شہید ہو جاتا، تا آنکہ آپ ﷺ کے ساتھ سوائے حضرت طلحہؓ کے کوئی نہ رہا اور کافروں نے دونوں حضرات پر گھیراڈاں لیا آپ ﷺ نے فرمایا ان کے مقابلہ پر کون ہے؟ حضرت طلحہؓ نے عرض کیا یا رسول اللہ میں حاضر ہوں۔

چنانچہ ان کے پیش رو حضرات نے جس قدر جنگ کی تھی اس قدر انہوں نے تنہی کی اسی دوران ان کی انگلیاں کٹ گئیں تو ان کے منہ سے نکلا "جس" (یہ لفظ عرب میں اس وقت کہا جاتا تھا جب کسی آدمی کا کوئی عضو کٹ جائے یا پھٹ جائے) آپ ﷺ نے فرمایا اگر تم اس موقع پر اسم اللہ کہتے یا اللہ تعالیٰ کا نام لیتے تو اس کے فرشتے تمہیں اٹھا لے جاتے اور لوگ آسمان کی فضا میں تمہاری طرف دیکھتے رہ جاتے پھر آپ اور پر چڑھ کر اپنے اصحاب کے پاس پہنچ گئے کہ وہ وہاں جمع تھے۔

شیخ نور الحق نے ترجمہ صحیح بخاری میں ذکر کیا ہے کہ حضرت علیؓ نے حضرت طلحہؓ کو جنگ جمل کے مقتولین میں دیکھا تو اس قدر روئے کہ ڈاڑھی مبارک تر ہو گئی پھر فرمایا "میں امید کرتا ہوں کہ میں اور تو ان لوگوں میں سے ہوں گے جن کے بارے میں حق تعالیٰ شانہ فرماتے ہیں:

ونزعنما فی صدورهم من غل اخوانا علی سور متقابلين۔ (الحجر: ۲۷)

”اور ہم نکال دیں گے جوان کے دلوں میں میل تھا، بھائی بھائی بن کر تخت پر بیٹھے ہوئے ہوں گے ایک دوسرے کے بال مقابل۔“

## فصل : محمد بن طلحہؓ کے فضائل

کثرت سجود کی وجہ سے آپؐ کا لقب سجاد تھا آپؐ کے عہد مبارک میں ولادت ہوئی تو آپؐ نے محمد نام رکھا اور ابو سلیمان کنیت ہوئی۔ الاستیعاب میں ہے کہ وہ جنگ جمل میں شہید ہوئے حضرت طلحہؓ نے ان کو جنگ میں پیش قدمی کا حکم فرمایا تھا لیکن ان کی زرد پاؤں کے درمیان پھنس گئی یہ اسی پر کھڑے ہو گئے۔ جب کوئی شخص ان پر حملہ آور ہوتا تو فرماتے کہ میں تجھے حرم کی قسم دیتا ہوں کہ یہاں تک کہ عُسیٰ نے آپؐ پر حملہ کیا اور (قسم کے باوجود) آپؐ قتل کر دیا اور پھر یہ شعر پڑھنے لگا۔

واشعث قوام بآیات ربہ

قلیل الاذی فی ما یرزی العین مسلم  
”بہت سے پر اگنڈہ سراپنے رب کی آیات کے ساتھ قیام والے کسی مسلمان کو کم ہی ایذا دینے والے۔“

خرقت لہ بالرمح جیب قمیصہ

فخر صریع عالی دین ول لغم

”میں نے نیزے سے ان کی قمیص کا دامن چاک کر دیا تو وہ مقتول ہو کر ہاتھوں اور منہ کے بل گرے۔“

علیٰ غیر شی انه لیس تابعاً

علیاً و لم یتبع الحق یندم

”میں نے ان کو بغیر کسی وجہ کے قتل کر دیا البتہ یہ بات ضرور تھی کہ وہ

علی (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) کے پیروں نہیں تھے، اور جو شخص حق کا پیرونه ہو، نہ امت اٹھاتا ہے۔“

یذکر فی حم والرمح شاجر  
فه لاتلاحـم قبل التقدم  
”وہ مجھے حم یاد دلاتا تھا، جبکہ نیزہ سونتا جا چکا تھا، اس نے جنگ میں آنے سے پہلے  
کیوں حم نہ پڑھی۔“

جب حضرت علیؓ نے ان کو مقتولوں میں دیکھا تو انا اللہ وانا الیہ راجعون پڑھی  
اور فرمایا ”یہ خوب رو جوان تھا“ پھر غمزدہ ہو کر بیٹھ گئے۔

قططنی کی روایت ہے کہ جب حضرت علیؓ ان کی لغش کے پاس سے گزرے تو  
فرمایا ”یہ سجاد ہے اس کو والد کی اطاعت و فرمانبرداری نے قتل کیا۔

### فصل : حضرت زبیرؓ کے مناقب

ان کے بہت سے مناقب حضرت طلحہؓ کے مناقب کے ذیل میں گذر چکے ہیں۔  
مؤلف مشکوٰۃ لکھتے ہیں کہ وہ زبیر بن عوام ابو عبد اللہ قرشی ہیں ان کی والدہ ماجدہ آپ ﷺ کی  
پھوپھی حضرت صفیہؓ ہیں۔ قدیم زمانہ میں اسلام لائے جبکہ ان کی عمر (۱۶) برس تھی۔ انہیں  
دھوئیں کی سزادی گئی کہ اسلام ترک کر دیں لیکن یہ ثابت قدم رہے تمام غزوات میں شریک  
ہوئے یہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے اللہ کے راستہ میں تلوار نیام سے باہر نکالی۔ جنگ احد کے  
دن آپؐ کے ساتھ ثابت قدم رہے ان کو بصرہ کے مقام صفا میں عمرو بن جرموز نے  
شہید کیا۔ اس وقت سن مبارک ۶۲ برس تھا۔ پہلے وادی سباع میں ان کئے گئے۔ پھر وہاں سے  
بصرہ منتقل کر دیئے گئے۔ وہاں ان کی قبر مشہور ہے۔

روایت کیا گیا ہے کہ ان کو اس وقت شہید کیا گیا جبؐ جنگ سے واپس لوٹ کر  
نماز پڑھ رہے تھے۔ حضرت علیؓ جب ان کی تلوار دیکھی تو فرمایا: یہ لاوار ہے جس نے آپ ﷺ  
کے چہرہ انور کی بکثرت مدافعت کی ہے پھر فرمایا کہ مجھ سے آپؐ نے خرمایا تھا کہ صفیہؓ کے

بیٹے (حضرت زبیرؓ) کے قاتل کو دوزخ کی خوشخبری سنادینا۔ یہ سن کر ابن جرموز نے کہا اگر ہم تم سے لڑیں جب بھی دوزخی اور تمہاری خاطر لڑیں تب بھی دوزخی؟ چنانچہ اس نے غصہ میں آکر خودکشی کر لی (اس طرح آپؐ اکی پیشگوئی مشاہدۃ پوری ہوئی)

بخاری و ترمذی نے حضرت جابرؓ سے اور حاکم نے حضرت علیؓ سے روایت کی ہے کہ آپؐ نے فرمایا ہرنبی کا ایک مخلص ساتھی ہوتا ہے اور میرا مخلص رفیق زبیر ہے۔

شیخین نے حضرت جابرؓ سے روایت کی ہے کہ آپؐ نے جنگ خندق کے موقع پر فرمایا: کون ہے جو مجھے کفار کی خبر دے؟ حضرت زبیرؓ نے عرض کیا میں لاوں گا خبر۔

حاکم کی روایت ہے کہ آپؐ نے جنگ خندق کے دن کفار کی خبرلانے کا حکم دیا تو حضرت زبیرؓ گھرے ہو گئے آپؐ نے پھر حکم دیا تو حضرت زبیرؓ پھر کھڑے ہو گئے۔

شیخین اور ترمذی میں حضرت زبیرؓ سے روایت مروی ہے کہ آپؐ نے فرمایا کون ہے جو بنو قریظہ کی بستی جائے اور ان کی خبر لے کر آئے؟ میں (زبیر) چلا گیا جب واپس لوٹا تو آپؐ نے مجھ سے فرمایا کہ میرے ماں باپ تجوہ پر قربان! آپؐ نے ماں باپ دونوں کا لفظ فرمایا۔

تجھ بخاری میں حضرت عروۃؓ سے مروی ہے کہ آپؐ کے صحابہ جنگ یرموم کی میں حضرت زبیرؓ سے کہا کیا آپ (کافروں پر) حملہ نہیں کرتے؟ کہ ہم بھی آپؐ کے ساتھ حملہ کر دیں چنانچہ حضرت زبیرؓ نے ان پر حملہ کیا کافروں نے آپؐ کے کندھوں پر تکوار کی دو ضربیں لگائیں ان دونوں کے درمیان ایک ضرب وہ تھی جو جنگ بدر میں آپؐ کو لگی تھی میں ان ضربوں (کے گڑھوں) میں اپنی انگلیاں ڈالکر کھیلا کرتا تھا۔

**فائده:** شیخ نور الحق ترجمہ تجھ بخاری میں فرماتے ہیں کہ یرموم ملک شام میں ایک جگہ کا نام ہے جہاں حضرت عمرؓ کے دور خلافت میں مسلمانوں اور مشرکوں کا مقابلہ ہوا تھا اس جنگ میں چار ہزار مسلمان شہید ہوئے اور ایک لاکھ پانچ ہزار کافر جہنم رسید ہوئے اور چالیس ہزار قید ہوئے۔

## فصل : حضرت معاویہؓ کے فضائل

جانشنا چاہئے کہ جناب رسول اللہ ﷺ کے صحابہ کرام، انبیاء علیہم السلام کی تعداد کے موافق ایک لاکھ چوپیس ہزار تھے۔ ان میں سے محدودے چند حضرات کے فضائل میں احادیث وارد ہیں باقی حضرات کے لئے صحابیت کا شرف کافی ہے کہ اس پر وہ عظیم فضائل مرتب ہیں جن کے ساتھ کتاب و سنت ناطق ہے۔ اگر کسی صحابیؓ کے فضائل کی احادیث نہ ہوں یا کم ہوں تو اس کے شرف و مرتبہ میں کوئی کمی لازم نہیں آتی۔

ہم حضرت معاویہؓ کے چند فضائل کا ذکر کرتے ہیں جو مسلمانوں کے دلوں میں آپؓ کے شرف و مرتبہ کے اضافہ کا موجب ہوں گے۔

## آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات

**اول :** اے اللہ! معاویہؓ کو حساب و کتاب سکھا اور اس کو عذاب سے بچا۔” یہ حدیث امام احمد نے مند میں عرباض بن معاویہؓ سے روایت کی ہے۔ اور مند احمد بڑی مند اور عظیم الاعتماد کتاب ہے۔

حافظ جلال الدین سیوطیؓ فرماتے ہیں کہ مند احمد کی تمام احادیث مقبول ہیں اور جو ضعیف ہیں وہ بھی حسن کے قریب ہیں۔

نیز سیوطیؓ فرماتے ہیں کہ امام احمد نے فرمایا کہ جس مسئلہ میں مسلمانوں کا اختلاف ہو اس کے لئے مند کی طرف رجوع کرو پس اگر اس میں سے پاؤ تو وہ حسن ہے ورنہ جحت نہیں اور بعض نے اس کی تمام احادیث پر صحبت کا اطلاق کیا ہے۔

اور ابن جوزیؓ نے اس کی بعض احادیث کی نسبت وضع کی طرف کرنے میں غلطی کی ہے جیسا کہ تعصب و افرادان کی عادت ہے۔

شیخ الاسلام حافظ ابن حجر عسقلانیؓ فرماتے ہیں کہ اس میں کوئی موضوع حدیث نہیں اور وہ سنن اربعہ سے حسن ہے۔

**حوم :** عبد الرحمن بن ابی عمیرہ الصحابی المدنی سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ

نے حضرت معاویہؓ کے بارے میں فرمایا:

”اے اللہ! اس کو ہدایت کنندہ اور ہدایت یافتہ بنا اور ان کے ذریعہ لوگوں کو ہدایت فرم۔“

اس کو ترمذی نے روایت کر کے حسن کہا ہے اور ان کی کتاب سنن ترمذی بڑی جلیل القدر کتاب ہے حتیٰ کہ شیخ الاسلام پر ہارویؓ فرماتے ہیں کہ وہ میرے نزدیک صحیحین سے بھی زیادہ مفید ہے۔ کیونکہ اس میں مذاہب اور وجہ استدلال کا ذکر ہے جو صحیحین میں نہیں۔

امام حاکمؓ اور خطیبؓ نے ترمذی شریف کی تمام احادیث پر صحت کا اطلاق کیا ہے۔ اور امام ترمذیؓ فرماتے ہیں کہ میں نے یہ کتاب حجاز و عراق اور خراسان کے علماء کی خدمت میں پیش کی ہے اور جس شخص کے گھر میں یہ کتاب ہو گویا اس گھر میں نبی گفتگو کر رہے ہیں۔

**سوم:** ابن ابی ملیکہ سے روایت ہے کہ حضرت ابن عباسؓ سے عرض کیا گیا کہ کیا آپ امیر المؤمنین معاویہؓ سے گفتگو کریں گے؟ وہ صرف ایک وتر پڑھتے ہیں فرمایا وہ جو کرتے ہیں ٹھیک کرتے ہیں وہ خود فقیہ ہیں۔  
(بخاری)

شارحین فرماتے ہیں فقیہ سے مراد مجتہد ہے۔

بخاری کی ایک اور روایت میں ابن ابی ملیکہ سے اس طرح مردی ہے کہ حضرت معاویہؓ نے عشاء کے بعد ایک رکعت و ترپڑھی حضرت ابن عباسؓ کے ایک خادم بھی وہاں تھے انہوں نے یہ قصہ حضرت ابن عباسؓ سے ذکر کیا۔ انہوں نے فرمایا ان کو رہنے دو، وہ خود آپ ﷺ کی محبت میں رہے ہیں۔

حضرت ابن عباسؓ فضلاء صحابہؓ میں سے تھے و سمع علم کی بناء پر انہیں علم کا سمندر، حبر الامم اور ترجمان القرآن کا لقب دیا جاتا تھا، آپ ﷺ نے ان کے لئے علم و حکمت اور تاویل (قرآن کی تفسیر کا علم) کی دعا فرمائی تھی جو مقبول ہوئی۔ یہ حضرت علیؓ کے خصوصی رفقاء میں سے تھے ان کے دشمنوں پر سخت نکیر فرماتے تھے حضرت علیؓ نے ان خوارج سے مباحثہ کے لئے بھیجا تھا چنانچہ انہوں نے مباحثہ کیا (اور اس میں غالب آگئے) یہاں تک کہ خارجیوں کے

پاس کوئی جھٹ باتی نہ رہی۔

پس جب ابن عباسؓ جیسے شخص حضرت معاویہؓ کے مجتہد ہونے کی شہادت دیتے ہیں اور اپنے منہ کو ان پر نکیر کرنے سے روکتے ہیں اور یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ وہ صحابی ہیں (تو اس سے حضرت معاویہؓ کی بلندی مرتبت کا اندازہ کیا جا سکتا ہے۔)

### حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ بطور کاتب و حی

**اول:** حضرت جابرؓ سے روایت ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ میرے پاس جبریلؐ آئے اور کہا کہ معاویہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) کو کاتب بننا۔

(ابن عساکر ج ۲۲ ص ۳۰۳ / دار الفکر مصر)

**دوسم:** حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ ایک دن ام حبیبہ (امہات المؤمنین) کی باری کے دن ایک دروازہ بجانے والے نے دروازہ بجا یا تو آپؐ نے فرمایا کہ دیکھو کون ہے تو انہوں نے کہا کہ معاویہ ہیں تو آپؐ نے فرمایا کہ ان کو اجازت دے دو پس معاویہؓ نے اس حال میں داخل ہوئے کہ قلم ان کے کان پر لگا ہوا تھا تو آپؐ نے فرمایا اے معاویہؓ یہ کیا قلم ہے تمہارے کان پر تو معاویہؓ نے جواب دیا کہ یہ ایسا قلم ہے کہ میں اللہ اور اس کے رسول کے لئے شمار کرتا ہوں تو آپؐ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ آپؐ (معاویہؓ) کو اپنے نبیؐ کی جانب سے بہترین بدله نصیب فرمائے اور اللہ کی قسم جو کچھ میں تمہیں لکھواتا ہوں وہ ووچی ہی ہوتا ہے اور نہیں کرتا میں چھوٹا یا بڑا کام مگر اس میں اللہ کی اجازت شامل حال ہوتی ہے۔

**سوم:** انس بن مالکؓ سے روایت ہے کہ جناب رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میرے پاس جبریلؐ تشریف لائے اور ان کے ہاتھ میں ایک سونے کی پن والا قلم تھا اور مجھے کہا کہ اللہ تعالیٰ کی بلند و برتر ذات آپؐ پر سلام بھیجتی ہے اور اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ اے میرے حبیب کہ آپؐ کو قلم ہدیہ بھیجا گیا ہے میرے عرش کے اوپر سے معاویہ بن الی

سفیان کے لئے اس کوان کی طرف پہنچا دیجئے اور انہیں حکم دیجئے کہ اپنے خط کے ساتھ آئیہ الکرسی لکھیں اسی قلم کے ذریعہ سے اور اس پر اعراب اور نقطے بھی لگائیں اور آپ کے سامنے پیش کریں۔ (تلخیص از ابن عساکر ج ۲۲ ص ۳۰۳ از مترجم غنی عنہ)

**چهارم:** حضرت امیر معاویہؓ اپنے کے کاتب وی تھے۔

”امام مفتی حر میں احمد بن عبد اللہ بن محمد الطبری نے خلاصۃ اسیر میں ذکر کیا ہے کہ آنحضرتؐ کے کاتب تیرہ حضرات تھے۔

خلافتے اربعہ، عامر بن فہیرؓ، عبد اللہ بن ارقم، ابی بن کعب، ثابت بن قیم بن شماں، خالد بن سعید بن العاص، خظلہ بن الربيع الاسلامی، زید بن ثابت، معاویہ بن ابی سفیان، شرجیل بن خسنہ، (رضی اللہ تعالیٰ عنہم)

ان میں سے حضرت معاویہؓ اور حضرت زید بن ثابت رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو اس بارے میں زیادہ خصوصیت تھی اور یہ دونوں اس کے زیادہ پابند تھے اور یہ جو کہا ہے کہ ان کا کاتب وی ہونا ثابت نہیں، یہ امام احمد بن محمد القسطلانی کی شرح صحیح بخاری میں صراحت کے ساتھ مردود ہے۔

ان کے الفاظ یہ ہیں:

”معاویہ بن ابی سفیان، صخر بن حرب رسول اللہؐ کے کاتب وی ہیں۔“

**پنجم:** شیخ علی الھر وی شرح مشکوۃ میں لکھتے ہیں کہ حضرت امام عبد اللہ بن المبارکؓ سے سوال کیا گیا کہ حضرت عمر بن عبد العزیزؓ افضل ہیں یا حضرت معاویہؓ انہوں نے جواب دیا کہ حضرت امیر معاویہؓ نے جانب رسول اللہؐ کی ہمراہی میں جس گھوڑے پر جہاد کیا اس کی ناک کا غبار بھی عمر بن عبد العزیز سے کئی درجہ افضل ہے۔

اس منقبت پر غور کرو اس جملہ کی اہمیت اسی وقت معلوم ہو سکتی ہے جب حضرت عبد اللہ بن مبارکؓ اور حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کا مقام اور مرتبہ معلوم ہوان دونوں

بزرگوں کے فضائل و مناقب بے شمار ہیں جن کی تفصیل کتب تاریخ میں ملے گی۔

حضرت عمر بن عبد العزیز کا نام ”امام الہدیٰ“ اور پانچواں خلیفہ راشد رکھا جاتا ہے محدثین و فقہاء ان کے اقوال سے استدلال کرتے ہیں اور ان کے بے حد تعظیم کرتے ہیں۔ حضرت خضر علیہ السلام کی زیارت کرتے تھے آپ پہلے شخص ہیں جس نے جمع احادیث کا حکم فرمایا جب حضرت معاویہؓ ان سے بھی افضل ہیں تو ان کے مقام و مرتبہ کیا پوچھنا۔

**ششم:** بخاری و مسلم آپ سے احادیث روایت کرتے ہیں حالانکہ ان کی شرط یہ ہے کہ وہ صرف ایسے شخص سے روایت کرتے ہیں جو ثقہ، و ضابط، ہو صدقہ ہو۔

**هفتم:** صحابہ کرامؐ اور محدثین آپ کی تعریف میں رطب المسان ہیں حالانکہ وہ حضرت علیؑ کے فضائل سے کتب (.....) سے زیادہ واقف ہیں حکایات اختلافات کے سب سے زیادہ جاننے والے اور سب سے زیادہ صادق القبول ہیں امام قسطلائی شرح بخاری میں لکھتے ہیں کہ حضرت معاویہؓ بہت سے مناقب کے مالک ہیں۔

شرح مسلم میں ہے کہ ”وہ عدول فضلاء اور خیار صحابہ میں سے تھے۔“

امام یافعیؑ کہتے ہیں کہ وہ حلیم، کریم، سیاستدان، عاقل، کمال سعادت کے حامل، بڑے صاحب تدبیر اور ذری رائے تھے گویا وہ پیدا ہی سلطنت کے لئے ہوئے۔“

محمد شین کرام، دیگر صحابہ کرامؐ کی طرح ان کے نام پر بھی رضی اللہ تعالیٰ لکھتے ہیں ان کے حق میں حضرت ابن عباسؓ سے بر روایت صحیح بخاری پہلے گزر چکا ہے۔ النہایہ لابن اشیر الجزری میں حضرت ابن عمرؓ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ ”میں نے رسول اللہ ﷺ کے بعد معاویہؓ سے بڑھ کر صاحب سیادت نہیں دیکھا کسی نے کہا اور حضرت عمرؓ نہیں؟ فرمایا حضرت عمرؓ ان سے افضل تھے لیکن سیادت (سرداری) میں حضرت معاویہؓ نے حضرت عمرؓ سے بھی آگے تھے۔“

کہا گیا ہے کہ ان کی مرادیہ ہے کہ حضرت معاویہؓ ریادہ تھی اور مال بڑھ کر دینے میں زیادہ فیاض تھے اور بقول بعض کے مطلب یہ ہے کہ حکمرانی میں ان سے بڑھ کرتے۔

قاضی عیاضؓ نے ذکر کیا ہے کہ ایک شخص نے معافی بن عمرانؓ سے کہا کہ عمر بن عبد العزیزؓ معاویہؓ سے افضل ہیں۔ یہ سن کرو وہ غضبناک ہو گئے اور فرمائے لگے کہ ”آپ ﷺ کے صحابہؓ سے کسی کا مقابلہ نہیں حضرت معاویہؓ آپ ﷺ کے صحابی ہیں، آپؓ کے برادر نبی ہیں، آپؓ کے کاتب ہیں، اور اللہ تعالیٰ کی وحی پر آپ ﷺ کے امین ہیں۔“

**ہشتم** : ان کا بلشت حدیث کی روایت کرنا۔ امام ذہبیؓ کہتے ہیں کہ انہوں نے آپؓ (بلا واسطہ) اور حضرت ابو بکر، حضرت عمر، اور اپنی ہمشیرہ ام المؤمنین ام جبیہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہم) اور دیگر حضرات (کے واسطے) سے حدیث روایت کی ہے۔

اور ان سے حضرت ابوذرؓ نے اپنے تقدم کے باوجود اور حضرت ابن عباسؓ، حضرت ابوسعید خدریؓ، حضرت جریر اور ایک جماعت صحابہؓ نے اور تابعین میں سے جبیر، ابوذر لیس خولانی، سعید بن الحسین، خالد ابن معدان، ابو صالح اسمان، سعید، ہمام ابن مدبه اور خلائق کثیر نے روایت کی ہے۔

امام بخاریؓ نے اپنی صحیح میں ان کی آٹھ احادیث درج کی ہیں، ہم یہاں حضرت معاویہؓ کی روایت کردہ چند حدیثیں ذکر کرتے ہیں جس سے ان کا شرف ثابت ہوگا اور اراہل علم کے قلب میں ان کی محبت پیدا ہوگی۔

(۱) امام احمد، ابو داؤد اور حاکم (رحمہم اللہ) نے حضرت معاویہؓ سے روایت کیا ہے کہ آپؓ ﷺ نے فرمایا اہل کتاب اپنے دین میں ہتر فرقوں میں بٹے اور یہ امت ہتر فرقوں میں بٹے گی اور وہ سب آگ میں ہوں گے سوائے ایک فرقہ کے اور وہ الجماعت ہے اور میری امت میں کچھ لوگ نکلیں گے جن میں خواہشات و نظریات اس طرح سرایت کر جائیں گے جیسے باوے لے کتے کا ذہر کسی شخص میں سرایت کر جاتا ہے کہ اس کا کوئی

رگ و ریشہ اور کوئی جوڑ ایسا نہیں رہتا جس میں وہ رایت نہ کر جائے۔“

(۲) حضرت معاویہؓ غرما تے ہیں کہ آنحضرت ﷺ کا یہ ارشاد میں نے سنا کہ جب تم لوگوں کے پوشیدہ امور کی تفتیش کرنے لگو گے تو انہیں بگاڑ دو گے۔” (ابوداؤد، بیہقی)

(۳) حضرت معاویہؓ جناب رسول اللہ ﷺ کا یہ ارشاد نقل کرتے ہیں کہ! گناہ کے بارے میں یہ توقع کی جاسکتی ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کو معاف کر دیں مگر جو شخص کہ مشرک مرے یا جو کسی مومن کو عمدًا (جان بوجھ کر) قتل کر دے۔ (مندادہ، نسائی، متندرک حاکم)

(۴) حضرت معاویہؓ آپ ﷺ کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ میرے بعد کچھ حکام ہوں گے وہ (غلط) بات کہیں گے تو ان کی باتِ روئیں کی جائے گی (حق کوئی مفقود ہو جائے گی) یہ لوگ دوزخ میں بندروں کی طرح گھسیں گے۔ (ابو یعلی، طبرانی)

(۵) حضرت معاویہؓ آپ ﷺ کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ جو شخص شراب پئے اس کو کوڑے لگا دے پھر اگر چوتھی مرتبہ پئے تو اسے قتل کر دو۔ (ترمذی)

(۶) حضرت معاویہؓ روایت کرتے ہیں کہ آپؐ نے فرمایا کہ جب لوگ شراب پئیں تو انہیں کوڑے لگا دے پھر پئیں تو پھر لگا دے پھر پئیں تو پھر لگا دے پھر پئیں (چوتھی مرتبہ) تو انہیں قتل کر دو۔ (ابوداؤد) قتل کرنے کا حکم یا تو تنبیہ اور تهدید کے طور پر ہے یا منسون ہے۔

ابوداؤد اور نسائی نے حضرت ابو ہریرہؓ اور حضرت ابن عمرؓ سے بھی اسی مضمون کی حدیث روایت کی ہے۔

(۷) امام بخاریؓ نے ابو امامہ بن شہل کی حدیث نقل کی ہے کہ حضرت معاویہؓ فنبر پر تشریف فرماتھے موزون نے اذان کہی جب موزون نے اللہ اکبر اللہ اکبر کہا تو حضرت معاویہؓ نے بھی اللہ اکبر اللہ اکبر کہا موزون نے اشہد ان محمد ارسل اللہ کہا تو حضرت معاویہؓ نے بھی اشہد ان محمد ارسل اللہ کہا پھر جب اذان ختم ہوئی تو فرمایا لوگو! میں نے

رسول اللہ ﷺ کو اس مجلس میں جب اذان دی جاتی تو یہی کلمات کہتے ہوئے سنائے جو کلمات تم نے مجھ سے سنے ہیں۔

(۸) امام احمدؓ نے علقمہ بن ابی وقارؓ سے روایت کی ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں حضرت معاویہؓ کے پاس تھا جب مؤذن نے اذان کی تو حضرت معاویہؓ بھی مؤذن کے الفاظ دہراتے گئے یہاں تک کہ جب اس نے حی علی اصلوۃ کہا تو آپؓ نے لاحول ولا قوۃ الا بالله کہا پھر جب مؤذن نے حی علی الفلاح کہا تو آپؓ نے لاحول ولا قوۃ الا بالله العلی العظیم کہا اور اس کے بعد وہی کلمات کہے جو مؤذن نے کہے تھے پھر فرمایا میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہی کہتے ہوئے سنائے۔

(۹) حمید بن عبد الرحمن بن عوفؓ کہتے ہیں کہ میں نے حج (۱۵ھ) کے سال منبر پر حضرت معاویہؓ کو یہ فرماتے ہوئے سنائی جبکہ بالوں کا ایک جوڑا (لٹ) ان کے پہریدار کے ہاتھ میں تھا اس کی طرف اشارہ کر کے فرمایا اے اہل مدینۃ! کہاں ہیں تمہارے علماء؟ میں نے نبی کریمؐ سے سنائے کہ آپ ایسے جوڑوں (لٹوں) سے منع فرمایا کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ می اسرائیل اسی وقت ہلاک ہوئے جب انہوں نے ایسے جوڑے بنانا شروع کئے۔ (بخاری، مسلم، موطا امام مالک، ابو داؤد، ترمذی،نسائی)

(۱۰) شیخین اور نسائی نے حضرت سعید بن الحسیب سے روایت کیا ہے کہ حضرت معاویہؓ مدینۃ آئے تو خطبہ دیا اور بالوں کا ایک چھانکا نکال کر فرمایا میں نہیں سمجھتا کہ یہودیوں کے سوا کوئی شخص یہ کام بھی کر سکتا ہے؟ آپؐ کو اس کی اطلاع ہوئی تھی تو آپؐ نے اس کا نام جھوٹ رکھا تھا۔

(۱۱) امام نسائی سعید خدری سے نقل کرتے ہیں کہ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت معاویہؓ کو دیکھا کہ منبر پر تشریف فرمائیں ان کے ہاتھ میں بالوں کا ایک چھا ہے جو عورتیں استعمال کرتی ہیں پس فرمایا کہ مسلمان خواتین کو کیا ہو گیا ہے کہ وہ اس قسم کے (وگ)

بال استعمال کرنے لگی ہیں؟ میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا ہے کہ جس عورت نے اپنے سر میں اجنبی بالوں کا اضافہ کیا تو وہ محض جھوٹ ہے جس کو وہ بڑھا رہی ہے۔

(۱۲) طبرانی نے حضرت معاویہؓ سے ارشادِ نبوی نقل کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حق عمر کی زبان اور دل میں رکھ دیا ہے۔

(۱۳) ابو داؤد میں حضرت معاویہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مغالطہ میں ڈالنے والے سوالات (اغلوطات) سے منع فرمایا ہے۔

(۱۴) ابو داؤد میں ہے کہ حضرت معاویہؓ نے لوگوں کو وضو کر کے دکھایا جیسا کہ انہوں نے آپ ﷺ کو کرتے ہوئے دیکھا جب سر کے مسح کو پہنچ تو پانی کا چلو لے کر باائیں پک پڑے پھر آگے سے پچھے تک اور پچھلے حصہ سے اگلے حصہ تک سر کا مسح کیا۔

(۱۵) ابو داؤد نے حضرت معاویہؓ کی روایت سے آپ ﷺ کا ارشادِ نقل کیا ہے کہ مجھ سے رکوع، سجدہ میں آگے نہ بڑھو میں رکوع، سجدہ میں جتنی دریم سے پہلے چلا جاتا ہوں اس سے اٹھنے کے وقت تک تم اتنا حصہ پالیتے ہو میرا جسم بھاری ہو گیا ہے (اس لئے اگر تم میرے ساتھ ہی رکوع، سجدہ میں چلے جائے گے تو اندیشہ ہے کہ کہیں مجھ سے آگے نہ نکل جائے)

### درس عبرت

(۱۶) ابو نعیم نے حضرت معاویہؓ کی روایت سے یہ ارشادِ نبوی نقل کیا ہے کہ ایک آدمی برے عمل کرتا تھا اور اس نے ستانوے خون کئے تھے جو سب کے سب ناق کئے گئے تھے وہ (توبہ کی نیت سے) نکلا اور ایک راہب کے عبادت خانہ میں پہنچا اور اس نے اس کو کہا کہ ایک شخص نے ستانوے قتل کئے ہیں کیا اس کی توبہ قبول ہو سکتی ہے؟ راہب نے نقی میں جواب دیا تو اس نے راہب کو بھی قتل کر دیا پھر ایک اور راہب کے پاس

پہنچا؟ اس سے بھی یہی سوال کیا اس نے کہا ایسے شخص کی توبہ قبول نہیں ہو سکتی تو اس نے اس کو بھی قتل کر ڈالا پھر ایک اور راہب کے پاس پہنچا تو اس سے بھی یہی دریافت کیا اس نے بھی وہی جواب دیا کہ اس کی توبہ قبول نہیں ہو سکتی اس نے اس کو بھی قتل کر دیا۔

پھر ایک اور راہب کے پاس پہنچا تو اس نے اس سے کہا کہ ایک نانجوار نے کوئی برائی کا کام نہیں چھوڑا جونہ کیا ہوا اور اس نے سوتل کئے اور سب کے سب کو ناحق قتل کیا ہے کیا اس کی توبہ قبول ہو سکتی ہے؟ راہب نے کہا اللہ کی قسم اگر میں تجھ سے یہ کہوں کہ اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول نہیں فرمائیں گے تو میں نے جھوٹ باندھا فلاں جگہ ایک گرجا ہے جہاں پر کچھ عبادت گزار لوگ رہتے ہیں تم بھی وہاں جاؤ اور ان کے ساتھ عبادت کرو، وہ تائب ہو کر وہاں سے نکلا ابھی راستہ ہی میں تھا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنا فرشتہ بھیجا اس نے اس کی روح قبض کر لی۔

اب اس پر عذاب کے فرشتے اور رحمت کے فرشتے حاضر ہو گئے اور اس کے بارے میں جھگڑ نے لگے اللہ تعالیٰ نے (ان کے درمیان فیصلہ کے لئے) ایک فرشتہ بھیجا اس نے کہا (اس کا فیصلہ یہ ہے کہ دونوں طرف کی جگہ کی پیمائش کرو) ان دونوں بستیوں میں سے جس کے قریب تر ہوگا پس وہ اسی میں سے شمار ہو گا چنانچہ دونوں بستیوں کے درمیانی فاصلہ کی پیمائش کی گئی تو توبہ کرنے والوں کی بستی کے چند انگشت زیادہ قریب نکلا پس اللہ تعالیٰ نے اس کی بخشش فرمادی۔

(۷) شیخ اکبر فتوحات مکیہ میں فرماتے ہیں کہ ہم نے بطريق ابو داؤد عبد اللہ بن علاء سے انہوں نے مغیرہ بن قرہ سے روایت کی ہے کہ حضرت معاویہؓ ایک دن مسجد میں حوض کے دروازہ پر لوگوں کے درمیان کھڑے ہوئے فرمایا لوگو! ہم نے فلاں دن چاند دیکھا اور میں تو روزہ رکھنے میں سبقت کرنے والا ہوں پس جو شخص ایسا کرنا چاہتا ہے وہ کرے اماں بن ہمیرہ ان کی طرف لپکے اور کہا معاویہ! یہ رسول اللہ ﷺ سے سنی ہوئی

بات ہے یا آپ کی اپنی اجتہادی رائے ہے؟ فرمایا میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا ہے کہ مہینہ کے روزے رکھوار (خصوصاً) اس کے ابتدائی حصہ۔

(۱۸) صحیح بخاری میں حمید بن عبد الرحمن سے روایت ہے کہ حضرت معاویہؓ نے خطبہ میں فرمایا میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا ہے کہ اللہ تعالیٰ جس شخص کے ساتھ خیر کا ارادہ فرماتے ہیں اسے دین کا فہم عطا فرماتے ہیں اور بے شک میں تقسیم کرنے والا ہوں اور اللہ تعالیٰ عطا فرمانے والے ہیں اور یہ امت ہمیشہ دین حق پر قائم رہے گی ان کو نقصان نہیں پہنچا سکے گا وہ شخص جو ان کی مخالفت کرتے تا آنکہ اللہ کا وعدہ آجائے۔

(۱۹) صحیح مسلم میں حضرت معاویہؓ سے روایت ہے کہ میں نے آپ ﷺ کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے کہ میں تو صرف خازن ہوں پس جس شخص کو خوشدنی کے ساتھ دوں گا اس کے لئے اس میں برکت ہوگی اور جس کو اس کے مانگنے اور حرص ظاہر کرنے پر دوں گا اس کی مثال (جوع البقر کے) اس مریض کی سی ہوگی جو کھاتا تا جائے مگر پیٹ نہ بھرے۔

(۲۰) صحیح مسلم میں حضرت معاویہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا پٹ کر سوال نہ کرو پس اللہ کی قسم اگر تم میں سے کوئی شخص مجھ سے سوال کرے گا اور محض اس سوال و اصرار پر ناگواری کے ساتھ میں اس کو جو کچھ بھی دوں گا اس میں برکت نہیں ہوگی۔

(۲۱) ابو داؤد اورنسائی، حضرت معاویہؓ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے چیتے (کی کھال) پر سوار ہونے اور سوتا پہننے سے منع فرمایا مگر یہ کہ بہت ہی معمولی ہو اور ایک روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا خرز (ریشم) پر اور چیتے (کی کھال) پر سواری نہ کرو۔

(۲۲) اورنسائی میں ہے کہ حضرت معاویہؓ شریف فرماتھے اور ان کے پاس حضرات صحابہ کرامؐ کی ایک جماعت موجود تھی آپؐ نے فرمایا کیا تم جانتے ہو کہ آپؐ نے سوتا پہننے سے

- منع فرمایا ہے مگر یہ کہ وہ بہت ہی معمولی ہو حاضرین مجلس نے کہا جی ہاں ہمیں معلوم ہے۔
- (۲۳) ابو داؤد میں حضرت معاویہ سے روایت ہے کہ انہوں نے صحابہ کرامؐ کو مخاطب کر کے فرمایا کیا آپ حضرات کو علم ہے کہ آپ ﷺ نے فلاں چیز سے منع فرمایا اور چیز کی کھال پر سوار ہونے سے بھی؟ انہوں نے عرض کیا جی ہاں! فرمایا کیا آپ حضرات کو علم ہے کہ آپ نے حج و عمرہ کے قرآن سے منع فرمایا ہے انہوں نے کہا یہ تو نہیں آپ نے فرمایا کہ یہ بھی انہیں چیزوں کے ساتھ ہیں لیکن آپ لوگ بھول گئے ہیں۔
- (۲۴) صحیح مسلم میں طلحہ بن عیین کی اپنے پچھا سے روایت ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ میں حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے پاس بیٹھا ہوا تھا اتنے میں موذن ان کو نماز کی اطلاع دینے کے لئے آیا تو حضرت معاویہ نے فرمایا میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا ہے کہ قیامت کے دن موذنوں کی گرد نہیں سب سے لمبی ہوں گی۔
- (۲۵) صحیح مسلم میں حضرت ابوسعید سے روایت کیا ہے کہ حضرت معاویہ نکلے تو دیکھا کہ مسجد میں ذاکرین کا ایک حلقہ جما ہوا ہے اس کے پاس کھڑے ہو کر فرمایا آپ حضرات یہاں کیسے بیٹھے ہیں؟ انہوں نے عرض کیا کہ ہم اللہ تعالیٰ کے ذکر کی خاطر بیٹھے ہیں۔ فرمایا بخدا! صرف اسی مقصد کے لئے بیٹھے ہو؟ عرض کیا بخدا صرف اسی غرض سے بیٹھے ہیں۔ پھر فرمایا میں نے تم سے اس لئے حلف نہیں لیا کہ میں تمہیں متهم سمجھتا ہوں اور جن حضرات کو آپ ﷺ سے مجھے جیسا قرب حاصل تھا ان میں سے کوئی شخص مجھ سے کم روایت کرنے والا نہیں اور آپ ﷺ اپنے صحابہ کرامؐ کے ایک حلقہ کی طرف نکلے تو ان سے دریافت فرمایا کہ تم یہاں کس غرض سے بیٹھے ہو انہوں نے کہا کہ ہم یہاں اللہ تعالیٰ کے ذکر کے لئے بیٹھے ہیں، ہم اس کی حمد بجالاتے ہیں کہ اس نے ہمیں اسلام سے ہدایت فرمائی اور ہم پر احسان فرمایا آپ ﷺ نے فرمایا بخدا! تم صرف اسی غرض سے بیٹھے ہو؟ عرض کیا جی ہاں! اسی غرض سے بیٹھے ہیں۔

فرمایا میں نے تم سے اس لئے حلف نہیں لیا کہ (خدا خواستہ) میں تمہیں متهم سمجھتا ہوں بلکہ ہوا یہ کہ حضرت جبریل میرے پاس آئے اور انہوں نے بتایا کہ اللہ تعالیٰ تم پر فرشتوں کے سامنے فخر فرماتے ہیں۔

محدث قاضی عیاض "الشفاء" میں لکھتے ہیں کہ روایت ہے کہ حضرت معاویہؓ اپنے کی خدمت میں (وجی کی) کتابت کیا کرتے تھے آپ ﷺ نے ان سے فرمایا کہ دوات ڈال دو، قلم کا قطع ٹیڑھار کھو "ب" کو سیدھا لکھو، "سین" کے دندانوں کے درمیان فرق کرو، "میم" کی گھنڈی ملا کرنے لکھو۔ لفظ اللہ کو خوبصورت لکھو "الرحمن" کو لمبا کرو اور زکون خوب عمدہ لکھو۔

**نعم:** آپ اتباع سنت کے حریص تھے امام بغوی شرح السنہ میں ابو جلوہ سے روایت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت معاویہؓ نکلے تو عبد اللہ بن عامر اور عبد اللہ بن زبیر (رضی اللہ تعالیٰ عنہما) بیٹھے ہوئے تھے انعامر ان کو دیکھ کر کھڑے ہو گئے مگر ابن زبیر بیٹھے رہے۔

### حضرت معاویہؓ بطور کاتب وحی

حضرت معاویہؓ نے فرمایا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے کہ جس شخص کو پسند ہو کہ لوگ اس کے لئے کھڑے ہو جایا کریں اسے چاہئے کہ اپنا ٹھکانہ دوزخ بنائے۔ یہ حدیث ترمذی، ابو داؤد اور امام احمد نے بھی روایت کی ہے۔

"ابوداؤد اور ترمذی عمر و بن مرضہ" سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت معاویہؓ سے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنائے کہ جس شخص کو اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کے امور کو حاکم بنایا پھر اس نے ان کی حاجت و ضرورت اور فقر کے درے پر دہ حائل کر لیں گے۔ یہ حدیث سن کر حضرت معاویہؓ نے لوگوں کی حاجات (ان تک پہنچانے) پر ایک آدمی مقرر کر دیا۔

امام بخاری، حضرت مغیرہ بن شعبہ کا تب وارد..... سے روایت کرتے ہیں کہ

حضرت معاویہؓ نے حضرت مغیرہ بن شعبہ کو لکھا کہ مجھے کوئی ایسی حدیث لکھ بھیجئے جو آپؓ سے سنی ہو، حضرت مغیرہؓ نے لکھا کہ میں نے آپؓ سے نماز سے فارغ ہونے کے بعد یہ کلمہ تین بار کہتے ہوئے سنائے۔

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لِهُ الْمُلْكُ وَلِهِ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ.

فرمایا کہ آپؓ قیل و قال سے، کثرت سوال سے، مال کے ضائع کرنے سے، لوگوں کے حقوق ادا نہ کرنے سے اور اپنے حقوق کا مطالبہ کرنے سے منع فرمایا کرتے تھے اور ماؤں کی نافرمانی سے اور لڑکیوں کے زندہ درگود کرنے سے منع فرمایا کرتے تھے۔

حضرت معاویہؓ نے ام المؤمنین حضرت عائشہؓ کی خدمت میں خط لکھا کہ مجھے کوئی نصیحت لکھ کر بھیجئے مگر زیادہ لمبی نہ ہو، حضرت عائشہؓ نے جواب میں تحریر فرمایا السلام علیکم اما بعد! میں نے رسول اللہؓ سے خود سنافراتے تھے کہ جو شخص لوگوں کو ناراض کر کے اللہ تعالیٰ کی رضا مندی تلاش کرتا ہے اللہ تعالیٰ لوگوں کی مشقت سے خود کفایت کرتے ہیں اور جو شخص اللہ تعالیٰ کو ناراض کر کے انسانوں کو خوش کرنا چاہتا ہے اللہ تعالیٰ اسے لوگوں کے سپرد فرمادیتے ہیں والسلام علیک۔

ترمذی اور ابو داؤد میں سلیم بن عامر سے مروی ہے کہ حضرت معاویہؓ کے درمیان اور رومیوں کے درمیان معاهدہ تھا اور حضرت معاویہؓ ان کے علاوہ کی طرف سفر کر رہے تھے تا کہ جب معاهدہ کی مدت ختم ہو جائے تو ان پر حملہ کر دیں۔ اتنے میں ایک شخص آیا جو گھوڑے پر یا چمپر پر سوار تھا اور وہ یہ کہہ رہا تھا اللہ اکبر اللہ اکبر وفا۔ عہد لازم ہے معاهدہ کی خلاف ورزی جائز نہیں لوگوں نے دیکھا تو یہ صاحب حضرت عمر بن عبد اللہؓ تھے۔

حضرت معاویہؓ نے ان سے پوچھا کیا بات ہوئی؟ انہوں نے کہا میں نے رسول اللہؓ سے سنا ہے کہ جس شخص کا کسی توم سے معاهدہ ہو تو جب تک معاهدہ کی مدت نہ

گزر جائے نہ اپنے عہد کو کھولے نہ باندھے یا ان کا معاهدہ اُمن کی طرف پھینک دے کہ معاهدہ نہ ہونے کے علم میں دونوں فریق برابر ہو جائیں (گویا معاهدہ کی مدت میں جنگ کی نیت سے دشمن کی طرف سفر کرنا بھی معاهدہ کی خلاف ورزی ہے) یہ سن کر حضرت معاویہؓ لوگوں کے ساتھ واپس لوٹ آئے۔

اور آپ کی جناب رسول اللہ ﷺ کے ساتھ شدت محبت کا ایک نمونہ وہ تھا جو قاضی عیاضؓ نے ”الشفاء“ میں ذکر کیا ہے۔

حضرت عباس بن ربیعہؓ جب حضرت معاویہؓ کی خدمت میں حاضر ہونے کیلئے دروازے میں داخل ہوئے تو آپؓ پنگ سے اٹھے ان کا استقبال کیا ان کی پیشانی کو بوسہ دیا، ”مرغاب“ نامی اراضی ان کو عطا کی، یہ اعزاز و اکرام محض اس لئے تھا کہ ان کی صورت حضور ﷺ کے مشابہ تھی۔

**دهم:** آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ لوگوں کو احادیث کی پیروی کا حکم فرماتے تھے اور اس کی مخالفت سے منع فرماتے تھے۔

امام حافظ ابن حجر عسقلانیؓ فرماتے ہیں کہ آپ جب مدینہ طیبہ تشریف لاتے اور وہاں کے فقہاء سے کوئی ایسی چیز سنتے جو سنت کے خلاف ہوتی تو اہل مدینہ سے خطاب کر کے فرماتے کہ تمہارے علماء کہاں ہیں؟ میں نے جناب رسول اللہ ﷺ کو ایسا فرماتے ہوئے سنایا کرتے ہوئے دیکھا ہے۔

امام بخاری حضرت معاویہؓ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا تم ایک نماز پڑھتے ہو یعنی عصر کے بعد دور کتعیں ہم آپ ﷺ کی صحبت میں رہے ہیں ہم نے آپ ﷺ کو یہ نماز پڑھتے نہیں دیکھا آپ ﷺ نے تو اس سے منع فرمایا ہے۔

امام مسلم عمرو بن عطاء سے نقل کرتے ہیں کہ نافع بن جبیر نے ان کو سائب کی خدمت میں اس غرض سے بھیجا کہ ان سے ایسی چیز دریافت کریں جو انہوں نے

حضرت معاویہؓ نماز میں کرتے ہوئے دیکھا ہوا انہوں نے کہا ہاں! میں نے ان کے ساتھ مقصودہ میں جمعہ پڑھا جب وہ سلام پھیر چکے تو میں نے وہیں اپنی جگہ کھڑے ہو کر نماز شروع کر دی جب گھر آئے تو مجھے بلا بھیجا اور فرمایا جو تم نے کیا، دوبارہ ایسا نہ کرنا جب جمعہ کی نماز سے فارغ ہو جاؤں تو جب تک بات نہ کرو یا اس جگہ سے ہٹ نہ جاؤ نماز مت پڑھو۔

صحیح مسلم میں حضرت معاویہؓ سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا احادیث روایت کرنے سے احتراز کرو سوائے ایسی احادیث کے جو حضرت عمرؓ کے زمانہ میں روایت کی جاتی تھیں اس لئے کہ حضرت عمرؓ کو اللہ کا خوف دلایا کرتے تھے۔

شارح فرماتے ہیں کہ ممانعت بغیر تحقیق و احتیاط کے زیادہ احادیث روایت کرنے سے ہے کیونکہ حضرت معاویہؓ کے زمانہ میں جب اہل کتاب کے علاقے فتح ہوئے تو ان کی کتابوں سے نقل و روایت کا روانج چل نکلا تھا اس لئے اس سے منع فرمایا اور لوگوں کو حضرت عمرؓ کے زمانہ کی احادیث کی طرف رجوع کرنے کا حکم صادر فرمایا کیونکہ حضرت عمرؓ اس معاملہ میں شدید ضبط سے کام لیتے تھے اور اس میں سختی کرتے تھے لوگ ان کی سطوت سے خائف تھے اور لوگوں کو احادیث میں جلد بازی سے منع کرتے تھے اور احادیث پر شہادت کا مطالبہ کرتے تھے یہاں تک کہ احادیث خوب جم گئیں اور سننیں مشہور ہو گئیں۔

امام بخاریؓ محمد بن جبیر بن مطعم سے نقل کرتے ہیں کہ وہ قریش کے ایک وفد میں حضرت معاویہؓ کے پاس بیٹھے تھے ان کو یہ اطلاع پہنچی کہ عبد اللہ بن عمرؓ یہ حدیث بیان کرتے ہیں کہ عنقریب قحطان کا ایک بادشاہ ہو گا آپؓ یہ سن کر غضبناک ہو گئے خطبہ دیا اس میں اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء کے بعد فرمایا مجھے یہ بات پہنچی ہے کہ تم میں سے کچھ لوگ ایسی باتیں نقل کرتے ہیں جو نہ تو اللہ کی کتاب میں ہیں اور نہ آپؓ سے منقول ہیں یہ

لوگ نادان ہیں پس ایسی گمراہ کن آرزوں سے احتراز کرو کیونکہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا ہے کہ یہ امر حکومت قریش میں رہے گا کوئی شخص ان سے دشمنی نہیں کرے گا مگر اللہ تعالیٰ اسے منہ کے بلگرادریں گے جب تک قریش دین کو قائم رکھیں۔

**یازدہم:** بہت سے صحابہ کرام نے ان کی پیروی کی مثلاً حضرت عمر بن العاص ان کے صاحبزادے عبد اللہ بن عمر و بن العاص اور معاویہ بن خدنخ اور دیگر رضی اللہ عنہم۔

**دوازدھم:** حضرت عمر نے ان کو شام کا گورنر مقرر کیا باوجود یہ کہ وہ حکام کے صلاح و فساد میں بہت ہی احتیاط و تقیش فرمایا کرتے تھے اور حضرت عثمان نے انہیں اسی منصب پر بحال رکھا اس سے معزول نہیں کیا۔

**سیزدھم:** حضرات فقهاء کرام آپ رضی اللہ عنہ کے اجتہاد پر اعتماد کرتے تھے اور دیگر صحابہ کرام کی طرح آپ کا مذہب بھی ذکر کرتے تھے مثلاً ان کا یہ قول کہ معاذ بن جبل، معاویہ اور سعید بن الحمیب رضی اللہ عنہم کا مذہب یہ ہے کہ مسلمان کافر کا وارث ہو گا اور مثلاً ان کا حضرت معاویہ سے یہ نقل کرنا کہ معراج ایک روایا صالحہ تھا جیسا کہ حضرت عائشہ سے روایت کیا گیا ہے اور مثلاً ان کا یہ کہنا کہ کنین بیانین کا استلام، حضرت حسن یا حسین سے مروی ہے اور حضرت معاویہ سے صحیح طور پر ثابت ہے۔

**چھاردهم:** حضرت حسن بن علیؑ کا خلافت ان کے سپرد کردینا باوجود یہ کہ ان کے ساتھ چالیس ہزار آدمی تھے جنہوں نے ان سے موت پر بیعت کر کھی تھی اگر حضرت معاویہ خلافت کے اہل نہ ہوتے تو آپ ﷺ کے مقدس نواسے خلافت کھی آپ کے سپرد نہ کرتے بلکہ ان سے لڑائی لڑتے جیسا کہ ان کے والد ماجد نے لڑائی لڑی رضی اللہ عنہم و عن اولادہم۔ (اس کی تفصیل آگے آتی ہے۔)

**پانزدھم:** آپ رضی اللہ عنہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ سے نہایت ادب سے پیش آتے تھے ان کی خدمت کرتے تھے اور اہل بیت کے فضائل بیان کرتے تھے پس یہ اس

امر کی دلیل ہے کہ وہ اس منازعت و مخاصمت کے باوجود جو مقصد الہی پیش آچکی تھی حق کو ترجیح دیتے تھے اور امام احمدؓ نے حضرت معاویہؓ کا یہ ارشاد نقل کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ حضرت حسنؑ کی زبان اور ہونٹوں کو چومنتے تھے اور اللہ تعالیٰ اس زبان اور لبوں کو کبھی عتاب نہیں دے گا جن کو آپؓ نے چوسا ہے۔

اور شیخ علی قاری ہروی نے شرح مشکلہ میں عبداللہ بن بریدہؓ سے نقل کیا ہے کہ حضرت حسنؑ، حضرت معاویہؓ کے پاس تشریف لائے تو حضرت معاویہؓ نے فرمایا میں آپ کو ایسا عطیہ دوں گا جونہ آپ سے پہلے کسی کو دیا اور نہ آپ کے بعد کسی کو دوں گا چنانچہ چار لاکھ کا عطیہ دیا جوانہوں نے قبول کر لیا۔

مند احمد میں ہے کہ ایک شخص نے حضرت معاویہؓ سے کوئی مسئلہ دریافت کیا تو آپؓ نے فرمایا یہ مسئلہ علیؓ سے دریافت کرو کیونکہ وہ مجھ سے زیادہ عالم ہیں اس نے کہا امیر المؤمنین مجھے آپ کا جواب علیؓ کے جواب سے زیادہ پسند ہے تو آپؓ نے فرمایا تو نے بہت بڑی بات کہی تو ایسے آدمی کو ناپسند کرتا ہے جس کی آپؓ علم کی بناء پر عزت کرتے تھے اور جس کے بارے میں یہ فرمایا کہ تیری مجھ سے وہی نسبت ہے جو ہارون کی موسیٰ سے تھی (علیہما السلام) مگر یہ کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں اور حضرت عمرؓ کو جب کوئی مشکل معاملہ پیش آتا تو ان سے رائے لیتے تھے۔

یہ حدیث امام احمد کے علاوہ دوسرے حضرات نے بھی روایت کی ہے اور بعض نے یہ اضافہ بھی کیا ہے کہ حضرت معاویہؓ نے اس شخص کو فرمایا "اللہ تعالیٰ تیرے پاؤں کو کھڑانہ کرے اس کا نام دفتر عطیات سے کاٹ دیا اور فرمایا کہ حضرت عمرؓ ان سے دریافت کرتے اور ان سے استفادہ کرتے تھے میں نے حضرت عمرؓ کو دیکھا ہے جب انہیں کوئی پیچیدہ مسئلہ پیش آتا تو فرماتے کہ یہاں علیؓ ہیں؟

امام مستغفری اپنی سند کے ساتھ عقبہ بن عامرؓ سے روایت کرتے ہیں وہ فرماتے

ہیں کہ میں حضرت معاویہؓ کے ساتھ چل رہا تھا فرمانے لگے اللہ کی قسم! روئے زمین پر کوئی شخص مجھے علی بن ابی طالبؑ سے زیادہ محجوب نہ تھا قبل اس کے جو کچھ میرے اور ان کے درمیان ہوا اور میں جانتا ہوں کہ ان کی اولاد میں ایک شخص خلیفہ ہو گا (حضرت مہدیؑ مراد ہیں) جو اپنے زمانہ کے تمام زمین والوں سے بہتر ہو گا اور اس کا آسمان میں ایک نام ہے جس کے ساتھ ان کو آسمان والے جانتے ہیں اس کی علامت یہ ہے کہ ان کے زمانہ میں غلوں اور پھلوں کی فراوانی ہو گی وہ باطل کو مٹائے گا اور حق کو زندہ کرے گا اور وہ زمانہ نیک لوگوں کا ہو گا وہ اپنا سر بلند کریں گے اور اس کو دیکھیں گے۔

حاکم اور بخاریؓ نے براویت ہشام بن محمد ان کے والد سے نقل کیا ہے کہ حضرت حسنؑ کا وظیفہ ایک لاکھ سالانہ تھا ایک سال وہ وظیفہ رک گیا آپؐ کو شدید تنگی ہوئی وہ فرماتے ہیں کہ میں نے قلم و دوایت منگوائی کہ حضرت معاویہؓ کو خط لکھ کر یادو ہانی کراؤں لیکن پھر میں رک گیا۔ خواب میں آپؐ کی زیارت ہوئی فرمایا حسن! کیسے ہو؟ عرض کیا ابا جان خیریت سے ہوں اور وظیفہ میں تاخیر کی شکایت بھی کی فرمایا تم قلم و دوایت منگواؤ کر اپنے جیسی مخلوق کو یادو ہانی کا خط لکھنے لگے تھے؟ تو عرض کیا یار رسول اللہ تو میں کیا کروں؟ فرمایا یہ دعا پڑھ

اللهم اقذف فی قلبی رجاء ک واقطع رجاءی عمن سواک حتی  
لا ارجو احداً غيرك ، اللهم وما ضعفت عنه قوتی وقصر عنه عملی ولم  
تنته اليه رغبتي ولم تبلغه مسالتی ولم يجر على لسانی مما اعطيت  
احدا من الاولين والآخرين من اليقين فخضني به يا رب العلمين .

”اے اللہ میرے دل میں اپنی امید ڈال دے اور اپنے ما سوا کی امید میں کاٹ دے یہاں تک کہ میں تیرے سوا کسی سے کچھ امید نہ رکھوں۔ اے اللہ! جس یقین سے میری قوت نکروز ہے جس سے میرا عمل کوتا ہے۔ جس کی طرف میری رغبت نہیں پہنچ سکتی نہ

میرا سوال اس کو پہنچ سکتا ہے اور نہ وہ میری زبان پر جاری ہو سکتا ہے ایسا یقین جو آپ نے  
اولین و آخرین میں سے کسی کو عطا فرمایا مجھے اس کے لئے مخصوص کر دے اے رب  
العالمین۔

حضرت حسنؑ نے قسم! میں نے ابھی ایک ہفتہ بھی یہ دعائیں کی  
تھی کہ حضرت معاویہؓ کی طرف سے پندرہ لاکھ کا عطیہ موصول ہوا میں نے کہا اس اللہ کا  
شکر ہے جو اپنی یاد کرنے والے کو نہیں بھوتا اور اپنے سے مانگنے والے کو نامرا نہیں رکھتا۔  
مجھے خواب میں دوبارہ آنحضرت ﷺ کی زیارت ہوئی آپ ﷺ نے فرمایا حسن!  
کیسے ہو؟ عرض کیا الحمد للہ خیریت سے ہوں اور اپنا قصہ عرض کیا فرمایا بیٹا! جو شخص خالق  
سے امید وابستہ کرے اور مخلوق سے امید نہ رکھے اس کے ساتھ اسی طرح کا معاملہ  
ہوتا ہے۔

محمد بن محمود الاحلی نے ”فاس الفنون“ میں ذکر کیا ہے کہ حضرت معاویہؓ کے  
پاس حضرت علیؑ کا مذکورہ کیا گیا تو فرمایا اللہ کی قسم! علیؑ شیر کی مانند تھے جب پکارتے تھے  
اور جب ظاہر ہوتے تو بد رکام کی مانند ظاہر ہوتے اور جب بخشش کرتے تو باران  
رحمت کی مانند ہوتے حاضرین میں سے کسی نے کہا آپؑ افضل ہیں یا علیؑ فرمایا علیؑ کی  
چند خطوط بھی ابوسفیان کی آل سے افضل ہیں عرض کیا گیا آپؑ ان سے جنگ کیوں کی؟  
فرمایا حکومت و سلطنت بے خیر چیزیں ہیں پھر فرمایا جو شخص حضرت علیؑ کی مدح  
میں ان کی شان کے مطابق اشعار کہے تو میں اسے ہر اشعار پر ہزار دینار انعام دوں  
گا۔ حاضرین شعر کہنے لگے ہر شعر کوں کر حضرت معاویہؓ نے جاتے تھے علیؑ اس سے افضل  
ہیں۔ حضرت عمرو بن العاصؓ نے بھی چند اشعار پڑھے یہاں تک کہ وہ اس شعر پر پہنچے۔

هُوَ الْبَاءُ الْعَظِيمُ وَ لَكَ نُوحٌ

وَ بَابُ اللَّهِ وَ أَنْقَطَ عَلَى الْخُطَابِ

”وہ بنا عظیم ہیں، نوں کی کشتوں ہیں اللہ کا دروازہ ہیں، اور خطاب منقطع ہو چکا۔“

حضرت معاویہ نے ان اشعار کو پسند کیا اور انہیں سات ہزار دینار عطا کئے۔

صوات عشق محرقة میں ہے کہ حضرت معاویہ نے ضرارہ بن حمزہ سے کہا میرے سامنے حضرت علیؓ کے اوصاف بیان کرو انہوں نے کہا مجھے معاف کر دیجئے فرمایا میں تجھے قسم دیتا ہوں اس پر وہ کہنے لگے کہ حضرت علیؓ کا مقتبساً غایت نہایت امید تھا توئی مضبوط تھے، قول فیصل کہتے تھے، عدل کے ساتھ فیصلہ کرتے تھے، علم ان کے چاروں اطراف سے پھوٹتا تھا، حکمت ان کی زبان پر جاری ہوتی تھی، دنیا اور اس کی رنگینیوں سے وحشت کھاتے تھے، رات کی تہائی ان کے لئے موجب انس تھی۔

آنکھوں سے بکثرت آنسو جاری رہتے تھے، دیر تک سوچ میں رہتے تھے، معمولی قسم کا چھوٹا موٹا لباس اور روکھا سوکھا کھانا ان کو پسند تھا، ہمارے درمیان ایک عام فرد کی حیثیت سے رہتے تھے، جب ہم سوال کرتے تو جواب دیتے، جب ہم انہیں بلا تے تشریف لاتے، اللہ کی قسم باوجود ہمارے قریب رہنے کے، ہم پران کی ہیبت اتنی تھی کہ ہم ان سے بات نہیں کر سکتے تھے۔ اہل دین کی تعلیم کرتے، ہماسکین کو قریب کرتے، طاقتور اپنے باطل کی حمایت کے لئے ان کی حمایت کی توقع نہیں رکھتا تھا، کمزور ان کے عدل سے ناامید نہیں ہوتا تھا، میں نے ان کو بعض موقعوں پر دیکھا جب کہ رات نے اپنے پردے ڈالے ہوتے تھے، اور ستارے ڈوب چکے ہوتے تھے وہ اپنی ریش مبارک پکڑے ہوئے مرغ بسل کی طرح تڑپ رہے تھے اور غمزدہ کی طرح رورہے تھے، اور فرمارہے تھے اے دنیا! جا کسی اور کو دھوکا دے تو میری طرف اشتیاق ظاہر کرتی ہے؟ ایسا کبھی نہیں ہوگا میں نے تجھے تین مغلاظہ طلاقوں دے رکھی ہیں رجوع کی کوئی گنجائش نہیں تیری عمر بہت کم ہے اور تیرے خطرات بہت زیادہ ہیں آہ! آہ تو شہ کم، سفر بعید اور راستہ وحشت ناک ہے۔

یہ اوصاف سن کر حضرت معاویہؓ و پڑے اور فرمایا اللہ تعالیٰ ابو الحسنؑ پر حمد فرمائے، اللہ کی قسم وہ واقعی ایسے ہی تھے۔

**شانزدہم** : ایک شخص خلیفہ اشد حضرت امیر المؤمنین عمر بن عبد العزیزؓ کے ہاں آیا اور اس نے یزید کو امیر المؤمنین کہا تو آپؐ نے اس کو کوٹے لگوانے ایک اور شخص نے حضرت معاویہؓ کی بدگوئی کی آپؐ نے اس کے بھی کوٹے لگوانے۔

**هفدهم** : ابن عساکرؓ نے سند ضعیف حضرت ابن عباسؓ سے روایت کیا ہے کہ میں آپؐ کی خدمت میں حاضر تھا آپؐ کے پاس حضرات ابو بکر، عمر، عثمان، اور معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم بھی تشریف فرماتھے اتنے میں حضرت علیؓ تشریف لائے آپؐ نے حضرت معاویہؓ سے فرمایا تم علیؓ سے محبت رکھتے ہو؟ حضرت معاویہؓ نے عرض کیا جی ہاں! فرمایا تمہارے درمیان آؤریزش ہوگی۔ حضرت معاویہؓ نے عرض کیا یا رسول اللہ! اس کے بعد کیا ہوگا؟ فرمایا اللہ تعالیٰ کی عفو اور قضا پر راضی رہیں فرمایا ہم اللہ تعالیٰ کی قضاء پر راضی ہیں اس موقع پر یہ آیت نازل ہوئی:

ولو شاء الله ما أقتلوا ولكن الله يفعل ما يريد

”اگر اللہ تعالیٰ چاہتے تو وہ نہ لڑتے لیکن اللہ تعالیٰ کرتے ہیں جو چاہتے ہیں۔“

**ہیزادہم** : حضرت حسن بن علیؓ کے بارے میں آپؐ کا ارشاد ہے کہ ”امید ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے ذریعہ مسلمانوں کی دو بڑی جماعتوں کے درمیان صلح کرادے۔“

یہ صحیح بخاری کی روایت ہے اور اس کی تفصیل آگے آتی ہے۔

**نوزدہم** : آپؐ کا ارشاد ہے سب سے پہلے جو میری سنت کو تبدیل کرے گا وہ بنو امیہ کا ایک شخص ہوگا جس کو یزید کہا جائے گا۔ اس کو رویائی نے اپنی مند میں حضرت ابو درداء سے روایت کیا ہے۔

ابوالی نے بند ضعیف حضرت ابو عبیدہ رضی اللہ تعالیٰ سے مرفوعاً نقل کیا ہے کہ میری امت کا معاملہ انصاف پر قائم رہے گا یہاں تک کہ سب سے پہلے اس میں جو شخص رخنه ڈالے گا وہ بنو امیہ کا ایک شخص ہو گا جس کو یزید کہا جائے گا۔ (غالباً ابوعلی کی جگہ ”ابوعلی کا لفظ ہے مترجم)

یہ روایت دلالت کرتی ہے کہ حضرت معاویہؓ نے سنت کی مخالفت نہیں کی۔

اور حضرت ابو ہریرہؓ سے مرفوعاً مروی ہے کہ اللہ کی پناہ مانگوستر کے سرے سے اور لوئٹوں کی حکومت سے۔ (مندادم)

۷۰ سے یا تو تاریخ ہجری مراد ہے یا وفات شریفہ کے ستر سال بعد مراد ہے اور اس سے مراد یزید اور حکم اموی کی ولادی کی امارت ہے۔

عام لوگوں میں یہ بات مشہور ہے کہ نبی کریم ﷺ نے یزید کو دیکھا کہ معاویہ اس کو اٹھائے ہوئے ہیں تو فرمایا جتنی نے جتنی کو اٹھایا ہوا ہے مگر یہ فقط افسانہ ہی ہے اس لئے کہ یزید کی ولادت حضرت عثمانؓ کے زمانہ خلافت میں ہوئی ہے جیسا کہ ابن اثیر نے الجامع میں ذکر کیا ہے۔

### پنجم: حضرت معاویہؓ کی وفات کا قصہ

مؤلف مشکلاۃ کہتے ہیں کہ ان کی وفات رب جب میں دمشق میں ہوئی اس وقت سن مبارک ۸۷ برس تھا آخری عمر میں آپ کو لقوہ ہو گیا تھا اور وہ آخری عمر میں فرمایا کرتے تھے کہ کاش میں قریش کے ایک عالم فرد کی حیثیت سے ذی طوی (لبستی) میں رہا کرتا اور اس حکومت و سلطنت کو دیکھنے کی نوبت ہی نہ آتی۔

ان کے پاس آپ ﷺ کی ایک تہبند، ایک چادر، ایک کرتا، اور کچھ ناخن اور موئے مبارک تھے۔

آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے وصیت فرمائی کہ مجھے آپ ﷺ کی قمیض میں کفن دینا

اور آپ کی چادر میں لپیٹ دینا اور میرے ناک کے نھوں، سجدہ کے اعضاء اور میری بانہوں میں آپ ﷺ کے ناخن مبارک اور موئے مبارک دینا پھر مجھے ارحم الرحمین کے حوالے کر دینا۔

**بلاست و یحکم:** امام الائمه امام مالک ابن انس کا ارشاد ہے کہ جو شخص اصحاب النبی ﷺ میں سے کسی کو (خصوصاً ابو بکر، عمر، عثمان، معاویہ، یا عمرو بن العاص رضی اللہ تعالیٰ عنہم) کے حق میں بدگونی کرے تو اگر وہ یہ کہتا ہے کہ وہ گمراہی یا کفر پر تھے تو اسے قتل کیا جائے گا اور اگر وہ اس کے علاوہ ان کی کوئی برائی کرتا ہے تو اسے عبرتناک سزا دی جائے گی۔

(صواتق محرقة)

### فصل : صلح کا ذکر یہ ایک عظیم الشان مجزہ ہے

حضرت ابو بکر اشفی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ منبر پر تشریف فرمایاں آپ ﷺ کے پہلو میں حضرت حسن رضی اللہ عنہ ہیں آپ کبھی لوگوں کی طرف متوجہ ہوتے اور کبھی حضرت حسنؓ کی طرف اور فرماتے ہیں کہ یہ میرا بیٹا سید (سردار) ہے اور امید ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے ذریعہ مسلمانوں کی دو بڑی جماعتوں کے درمیان صلح کرائیں گے۔

حضرت ابو بکرؓ سے ایک روایت ہے کہ آپ ﷺ میں نماز پڑھاتے تھے حضرت حسنؓ کا بچپن تھا وہ آتے اور جب آپ ﷺ سجدہ میں جاتے تو وہ آپ ﷺ کے گردن اور پشت پر بیٹھ جاتے آپ ﷺ آہستہ سے سراٹھاتے یہاں تک کہ ان کو اتار دیتے۔ صحابہ کرامؐ نے عرض کیا یا رسول اللہ! آپ اس بچے کو ایسا پیار کرتے ہیں کہ ایسا کسی اور سے کرتے ہوئے نہیں دیکھا فرمایا یہ دنیا میں میرا بچوں ہے، میرا یہ بیٹا سید ہے، اور عنقریب اللہ تعالیٰ اس کے ذریعہ مسلمانوں کی دو بڑی جماعتوں کے درمیان صلح کرادیں گے۔

یہ ابن ابی حاکم کی روایت ہے اور امام احمد کی روایت بھی اس کے قریب قریب ہے۔ اور جامع الاصول میں حضرت حسن بصری سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا اللہ کی قسم! حضرت حسن بن علیؓ، حضرت معاویہؓ کے مقابلہ میں پہاڑوں جیسے لشکر لے کر گئے تو عمر و بن العاصؓ نے حضرت معاویہؓ سے کہا کہ میں ایسے لشکر کو دیکھ رہا ہوں جو کبھی پشت نہیں پھیریں گے یہاں تک کہ اپنے برابر کے لوگوں کو قتل نہ کروں پس حضرت معاویہؓ نے فرمایا اللہ کی قسم! وہ دونوں میں سے بہتر تھے۔

اے عمر! اگر یہ ان کو اور وہ ان کو قتل کر دالیں تو مسلمانوں کے کاموں کے لئے کون رہ جائے گا؟ ان کی عورتوں کا کفیل کون ہوگا؟ ان کے چھوٹے چھوٹے بچوں کا سر پرست کون رہے گا؟ پس حضرت معاویہؓ نے قریش کے دو آدمی عبد الرحمن بن سمرةؓ اور عبد اللہ بن عامرؓ، حضرت حسنؓ کے پاس بھیجے، یہ دونوں آپؓ کے خدمت میں حاضر ہوئے اور صلح کی درخواست کی۔

حضرت حسنؓ نے ان سے فرمایا کہ ہم بنو عبدالمطلب نے اس مال میں سے کچھ حاصل کر لیا ہے اور یہ امت ایک دوسرے کی خوزیزی میں شامل ہو گئی چنانچہ آپؓ نے صلح کر لی۔

ملا علی قاریؒ شرح مشکوٰۃ میں ”ذ خائز“ سے نقل کیا ہے کہ ابو عمر و کہتے ہیں جب حضرت علیؓ شہید ہوئے تو چالیس ہزار سے زائد لوگوں نے حضرت حسنؓ کے ہاتھ پر بیعت کر لی یہ سب اس سے پہلے ان کے والد ماجدؓ سے موت پر بیعت کر چکے تھے اور حضرت حسنؓ کے ان کے والد ماجدؓ سے زیادہ مطیع تھے اور ان کو زیادہ چاہتے تھے پس حضرت حسنؓ سات ہینینے تک عراق اور خراسان کے علاقہ ماوراء النہر کے خلیفہ رہے پھر جب حضرت معاویہؓ کی طرف رخ کیا اور حضرت معاویہؓ ان کی طرف چلے جب دونوں جماعتیں ہموار میدان میں باہم صفات آراء نظر آئیں تو آپؓ نے محسوس کیا کہ ان

میں سے کوئی جماعت کسی دوسری پر غالب نہیں آسکتی یہاں تک کہ دوسری کی اکثریت موت کے گھاث نہ اتر جائے۔

چنانچہ آپؐ نے حضرت معاویہؓ کے نام خط لکھا کہ وہ امر خلافت ان کے سپرد کر دینے کے لئے تیار ہیں مگر شرط یہ ہے کہ آپ اہل مدینہ، اہل حجاز اور اہل عراق میں سے کسی شخص سے ان امور میں باز پرس نہیں کریں گے جو ان کے والد ماجد کے زمانہ میں ہو چکے تھے۔

حضرت معاویہؓ نے جواب میں لکھا کہ دس آدمیوں کے سواباتی سب کے حق میں یہ شرط منظور ہے ان دس آدمیوں کو امن نہیں دوں گا۔

حضرت حسنؑ نے ان کے بارے میں دوبارہ خط لکھا انہوں نے جواب لکھا کہ یہ شرط سب کے حق میں منظور ہے مگر قیس کے حق میں نہیں کیونکہ میں نے قسم کھارکھی ہے کہ قیس بن سعد مجھے مل جائے تو میں اس کی زبان اور ہاتھ کاٹ ڈالوں گا۔

حضرت حسنؑ نے پھر لکھا (اگر آپ غیر مشروط طور پر سب کو معافی دینے کا عہد نہیں کرتے تو) میں آپؐ سے بیعت نہیں کروں گا۔

حضرت معاویہؓ نے ان کی خدمت میں ایک سفید کاغذ پیش دیا کہ آپ اس پر جو چاہیں لکھ دیں میں اس کی پابندی کروں گا۔

چنانچہ دونوں کی صلح ہو گئی۔ حضرت حسنؑ نے یہ شرط رکھی کہ حضرت معاویہؓ کے بعد امر خلافت ان کے سپرد ہو گا۔ حضرت معاویہؓ نے سب کچھ منظور کر لیا۔

عارف محقق محمد بن محمد الحافظی البخاری المعروف بہ خواجہ محمد پارسا جو اہل بیت کی محبت میں بڑھے ہوئے تھے ان کی کتاب ”فصل الخطاب“ میں ہے کہ حضرت ابراہیم نجعیؓ نے فرمایا کہ حضرت حسنؑ نے امر خلافت حضرت معاویہؓ کے سپرد کر دیا تو اس سال کا نام ”سال جماعت“ رکھا گیا اور حضرت حسنؑ کو ایک شیعہ نے کہا یا مذل المومنین تو

آپ نے فرمایا بلکہ میں مومنین کی عزت افزائی کرنے والا ہوں۔ میں نے اپنے والد ماجد حضرت علیؓ کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے کہ معاویہؓ کی حکومت کو ناگوارنہ سمجھو کیونکہ میرے بعد اس امر خلافت کے متولی وہی ہوں گے اور اگر تم نے ان کو بھی کھو دیا تو تم سروں کو اندر ان کی طرح کندھوں سے گرتے ہوئے دیکھو گے۔

حضرت معاویہؓ سے مرفوعاً مردی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا معاویہ! اگر امر خلافت تمہارے پسروں ہو تو اللہ سے ڈرنا اور عدل کرنا۔ حضرت معاویہؓ فرماتے ہیں کہ جب آپ ﷺ نے یہ بات ارشاد فرمائی تو مجھے ہمیشہ یہ خیال رہا کہ میں اس میں ضرور بستلا ہوں گا یہاں تک کہ بستلا ہو کر رہا۔

**نکتہ:** جب تم آپ ﷺ کے ارشاد میں مسلمانوں کی دو بڑی جماعتیں کے لفظ پر غور کرو گے تو نظر آئے گا کہ حدیث نبویؓ کی رو سے یہ دونوں جماعتیں بڑی مکرم و معظم ہیں۔

### فصل : حضرت معاویہؓ پر اعترافات اور ان کے جوابات

جاننا چاہئے کہ ہم حضرت معاویہؓ یا کسی اور صحابی کے بارے میں عصمت کا دعویٰ نہیں کرتے۔ عصمت ملائکہ و انبیاء علیہم السلام کی خصوصیت ہے جیسا کہ علم الکلام میں اس کی تحقیق کی گئی ہے۔ اس کے باوجود انبیاء علیہم السلام سے بہت سی باتیں سہوا یا بطور بشریت صادر ہوئی ہیں انہیں لغزش کہا جاتا ہے مگر اس کا نام ”ترک فضل“، لکھنا ہے اور اگر کسی صحابیؓ سے کوئی بات صادر ہو جوان کے مقام و مرتبہ کے لائق نہیں تو یہ بعید از امکان نہیں اور جب صحابہ کرامؐ کے درمیان مشاجرات ہوئے تو ان کی آپس میں جنگیں بھی ہوئیں، سخت کلامی بھی ہوئی اور ایسے امور بھی سرزد ہوئے ہیں جن میں تامل و غور کرنے والے کو توش ہوتا ہے۔

لیکن ہمارا اہل سنت والجماعت کا مذہب یہ ہے کہ ایسے امور میں حتی الوضع تاویل کی جائے اور جہاں تاویل ممکن نہ ہو وہاں روایت کا رد کر دینا واجب ہے اور سکوت

و خاموشی اختیار کرنا اور طعن سے گریز کرنا لازم ہے کیونکہ یہ بات قطعی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان اکابر سے مغفرت اور بھلائی کا ارادہ فرمایا ہے اور حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ آگ ان کو نہیں چھوئے گی اور جو شخص ان پر زبان طعن دراز کرے اس کے حق میں سخت وعید آتی ہے پس تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین سے حسن ظن اور ادب و احترام بجالا ناہر مسلمان پر لازم ہے سلف صالحین، محمد شین، اور اصولیین کا یہی مذہب ہے۔

اور ہم اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں درخواست کرتے ہیں کہ ہمیں اسی پر ثابت قدم رکھے۔ اور اکثر لوگ حضرت معاویہ پر نکتہ چینی کرتے ہیں شاید اس میں یہ حکمت ہے کہ ان سے کوئی چیز صادر ہوئی اس لئے اللہ تعالیٰ نے چاہا۔ رہتی دنیا تک ان کے اعمال صالحہ کا سلسلہ چاری رہے (کیونکہ جو لوگ برائی کرتے ہیں وہ غیبت و بہتان کے مرتب ہوتے ہیں اس کی پاداش میں ان کی نیکیاں حضرت معاویہ نے ملتی ہیں اس لئے یہ لوگ حضرت معاویہ پر تنقید نہیں کرتے بلکہ درحقیقت نیکیوں کا تحفہ ان کی خدمت میں پیش کرتے ہیں۔ اور بہت ممکن ہے کہ ایک چیز کو تم ناگوار سمجھو اور وہ تمہارے حق میں بہتر ہو۔

### پہلا اعتراض

بعض محمد شین جن میں مجدد الدین شیرازی صاحب سفر السعادة بھی شامل ہیں۔

کہا گیا ہے کہ ان کے فضائل میں کوئی صحیح حدیث وارد نہیں ہوئی اسی طرح امام بخاریؓ نے ابن ابی مليکہ کی حدیث پر ”باب ذکر معاویہ“ کا عنوان قائم کیا ہے دوسرے صحابہ کی طرح مناقب یا فضل کا عنوان نہیں رکھا۔

### جواب

اس کا جواب یہ ہے کہ اس سے پہلے دو حدیثیں گزر چکی ہیں ایک مندرجہ اور دوسری سنن ترمذی کی پس اگر عدم صحت سے مراد عدم ثبوت ہے تو یہ قول مزدود ہے اور اگر صحت سے صحت مصطلحہ عند الحمد شین ہے تو کوئی حرج نہیں کیونکہ اس کا دائرہ تنگ

(بوجہ شرائع حدیث)

ہے۔

احادیث صحیحہ کی قلت کی وجہ سے بیشتر احکام و فضائل احادیث حسان ہی سے ثابت ہیں۔

اور مند کی اور سنن کی حدیث درجہ حسن سے کم تر نہیں اور فتن حدیث میں طے ہو چکا ہے کہ فضائل کے باب میں حدیث ضعیف پر بھی عمل جائز ہے۔ حدیث حسن کی تو کیا بات ہے اور میں بنے (علامہ پر حاروی) کسی معتبر کتاب میں امام مجدد الدین ابن اثیر کا قول دیکھا ہے کہ حضرت معاویہؓ کی فضیلت میں مند احمد کی حدیث صحیح ہے مگر اس وقت وہ کتاب ذہن میں نہیں رہی اور شیخ عبدالحق محدث دہلویؓ نے ”شرح سفر السعادة“ میں انصاف نہیں کیا کیونکہ انہوں نے مصنفؓ کے اس فقرہ پر تعصیب نہیں کیا جیسا کہ اس کے دوسرے تعصیبات پر تعصیب کیا ہے۔

امام بخاریؓ کے طرز عمل کا جواب یہ ہے کہ یہ لفظ فی الكلام ہے چنانچہ انہوں نے اسامہ بن زید، عبد اللہ بن سلام، جبیر بن مطعم رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے فضائل جلیلہ ”ذکر فلان“ کے عنوان ہی سے ذکر کئے ہیں۔

### دوسراءعتراض

صحیح مسلم میں ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ میں بچوں کے ساتھ کھیل رہا تھا تنے میں رسول اللہ ﷺ تشریف لے آئے میں دروازے کے پیچھے چھپ گیا آپ ﷺ نے (ازراہ تلطیف) میرے کندھوں کے درمیان مکہ رسید کیا اور فرمایا جاؤ! معاویہؓ کو میرے پاس بلا لاو میں گیا اور واپس آ کر عرض کیا کہ وہ کھانا کھار ہے ہیں پھر فرمایا ”جاو“ میں گیا اور واپس آ کر عرض کیا کہ وہ کھانا کھار ہے ہیں فرمایا اللہ تعالیٰ اس کا پیٹ نہ بھرے۔

### جواب

تحقیق یہ ہے کہ یہ کلمہ عادت عرب کے طور پر ہے مثلاً کہا جاتا ہے ”قاتلہ اللہ“

ما اکرمہ“ (اللہ تعالیٰ اسے برباد کرے / بد دعا) اور ”ویل امہ وابیہ ما جو دہ“ اس کے حقیقی معنی مراد نہیں ہوتے اور اگر تسلیم کر لیا جائے تو اللہ تعالیٰ اس کو رحمت و قربت بنادینے کے جیسا کہ حدیث صحیح میں ہے۔ صحیح مسلم میں ایک باب کا عنوان ہے۔

”اس بیان میں کہ جس شخص کو آپ ﷺ نے لعنت کی ہو یا سخت کلمہ کہا ہو یا بد دعا دی ہو اور وہ اس کا اہل نہ ہو تو یہ اس کے لئے پاکیزگی، اجر اور رحمت ہے۔“ اور اس باب میں مذکورہ بالا حدیث ذکر کی ہے۔

نیز اسی باب میں حضرت عائشہؓ کی یہ حدیث ذکر کی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا کیا مجھے معلوم نہیں کہ میں نے اپنے رب سے کیا شرط کر رکھی ہے؟

میں نے دعا کی ہے کہ اے اللہ! میں بشر ہی تو ہوں پس جس شخص کو میں نے لعنت کی ہو یا اس سے سخت لفظ کہا ہو تو آپ اس کو اس شخص کے لئے پاکیزگی اور رحمت بنادیجئے۔

نیز حضرت ابو ہریرہؓ کی حدیث ذکر کی ہے کہ آپ ﷺ نے دعا کی! اے اللہ! میں آپ کے پاس سے ایک عہد لینا چاہتا ہوں پس جس مسلمان کو میں نے ایذا دی ہو، گالی دی ہو، لعنت کی ہو، مارا ہو تو آپ اس کو اس شخص کے لئے رحمت، پاکیزگی اور قربت بنادیجئے اس کے ذریعہ آپ قیامت کے دن اس شخص کو اپنا قرب عطا فرمائیں۔

اور ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں: ”اے اللہ! محمد (ﷺ) بھی ایک بشر ہے اسے بھی غصہ آ جاتا ہے جس طرح کہ دوسرے انسانوں کو غصہ آ جاتا ہے۔“

نیز حضرت انسؓ کی حدیث ذکر کی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا: ”میں نے اپنے رب سے یہ شرط عائد کر رکھی ہے میں نے کہا ہے کہ میں ایک بشر ہی ہوں، خوش بھی ہوتا ہوں جس طرح اور انسان خوش ہوتے ہیں اور غصہ بھی ہوتا ہوں جس طرح اور انسان غصہ ہوتے ہیں پس اپنی امت کے جس شخص پر میں نے ایسی بد دعا کی ہو جس کا وہ مستحق نہ ہو تو میری درخواست یہ ہے کہ آپ اس بد دعا کو اس کے لئے طہارت، پاکیزگی، اور

قربت و رحمت کا ذریعہ بنادیں کہ اس کے ذریعہ آپ اسے قیامت تک اپنا قرب عطا فرماتے رہیں۔

بے شک اللہ تعالیٰ نے حضرت معاویہؓ کے حق میں یہ معاملہ کیا پس وہ زمین کے مالک ہوئے اور انتہائی کمال درجہ کے۔ (رضی اللہ تعالیٰ عنہ)

### تیسرا اعتراض

امام ترمذیؓ نے یوسف بن سعید سے روایت کیا ہے کہ جب حضرت حسن بن علیؑ نے حضرت معاویہؓ سے بیعت کر لی تو ایک شخص نے کھڑے ہو کر (حضرت حسنؓ سے) کہا کہ آپ نے مومنوں کا منہ کالا کر دیا یا یہ کہا کہ مومنوں کا منہ کالا کرنے والے۔

آپؓ نے کہا اللہ تجھ پر رحم فرمائے مجھے اس پر ملامت نہ کرو کیونکہ نبی کریم ﷺ نے بنی امیہ کو اپنے منبر پر بیٹھا دیکھا تو آپؓ کو اس سے ناگواری ہوئی اس پر ”انا اعطینک الکوثر“ نازل ہوئی یعنی نہر جنت میں۔

نیز ”انا انزلناہ فی لیة القدر“..... خیر من الف شہر“ تک نازل ہوئی، اے محمد! بنو امیہ آپؓ کے بعد ایک ہزار مہینے تک حکمران ہوں گے۔

قاسم بن فضل کہتے ہیں کہ ہم نے بنو امیہ کی حکومت کی مدت کا حساب لگایا تو پورے ہزار مہینے نکلانہ کم نہ زیادہ۔

امام ابن اثیر ”الجامع“ میں فرماتے ہیں کہ ان کی حکومت ۸۳ سال ۹۲ مہینے رہی۔ آپؓ کی وفات کے پورے تیس سال بعد حضرت حسنؓ نے حضرت معاویہؓ سے بیعت کی اور ان کی حکومت ابو مسلم خراسانی کے ہاتھوں ختم ہوئی۔ پس یہ کل مدت ۹۲ سال ہوئی اس میں سے ابن زبیرؓ کی مدت خلافت آٹھ سال آٹھ مہینے نکال دیئے جائیں تو پورے ہزار مہینے باقی رہ جاتے ہیں۔

اور حضرت عمران بن حصینؓ سے روایت ہے کہ آپؓ کا وصال ہوا اس حال

میں کہ آپ ﷺ تین قبیلوں کو ناپسند فرماتے تھے۔ بنو ثقیف، بنو امیہ، اور بنو حنیفہ۔

## جواب

مقصود مطلقاً بنو امیہ کی مذمت نہیں کیونکہ انہی میں حضرت عثمانؓ اور خلیفہ راشد عمر بن عبد العزیزؓ بھی تھے اور یہ دونوں باجماع اہل سنت امام ہدایت تھے۔

آپ ﷺ کو جس چیز سے ناگواری ہوئی یہ وہ تھی جو یزید بن معاویہ، عبید اللہ بن زیاد اور اولاد مروان سے صادر ہوئی یعنی سنت کی مخالفت اور عترت مطہرہ کو تکلیف دینا۔ حضرت حسنؓ کا مقصود یہ تھا کہ امر خلافت کا بنو امیہ کی طرف منتقل ہونا نو شہہ تقدیر ہے اور یہ کہ اہل بیت نبوت کے لئے وہ نعمتیں بہتر ہیں جو اللہ تعالیٰ کے یہاں ان کے لئے تیار ہیں۔

## چو تھا اعتراض

صحیح مسلم میں سعد بن ابی وقارؓ سے روایت ہے کہ حضرت معاویہ ابن ابی سفیانؓ، حضرت سعدؓ کے پاس آئے اور ان سے کہا کہ ابو تراب (حضرت علیؓ) کو بر ابھلا کہنے سے آپ کو کیا چیز مانع ہے؟ انہوں نے فرمایا کہ مجھے تین باتیں یاد ہیں جو آپ ﷺ نے ان کے حق میں فرمائی ہیں میں کبھی ان کی برائی نہیں کر سکتا۔ ایک تو یہ کہ آپ ﷺ نے فرمایا تھا کہ تمہاری مجھ سے وہی نسبت ہے جو ہارون کو موسیٰ سے تھی (علیہما السلام) مگر یہ کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں۔

دوسری یہ کہ آپ ﷺ نے خبر کے دن فرمایا تھا کہ کل میں جھنڈا ایک ایسے آدمی کو دوں گا جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول سے محبت رکھتا ہے اور خدا اور رسول کو اس سے محبت ہے۔ تیسرا یہ کہ جب آیت مبلہ نازل ہوئی تو آپ ﷺ نے حضرت علی، حضرت فاطمہ، حضرت حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہم کو ملا کیا اور فرمایا کہ اے اللہ! یہ لوگ میرے اہل بیت ہیں اور کوئی شک نہیں کہ حضرت علیؓ کی بدگوئی کرنا کھلی غلطی ہے۔

جواب

شرح مسلم میں ذکر کیا ہے کہ اس کی تاویل واجب ہے یا تو یہ کہ سب (بدگوئی) سے ان کے اجتہاد کی غلطی اور ہمارے اجتہاد کی درستگی کا اظہار مراد ہے۔ اور یا یہ کہ انہوں نے کچھ لوگوں کو سنا کہ وہ حضرت علیؓ کی بدگوئی کرتے ہیں اس لئے انہوں نے چاہا کہ حضرت سعدؓ کی زبان سے حضرت علیؓ کی فضیلت کا اظہار کر اکر انہیں اس فعل سے باز رکھیں۔ یا یہ تاویل کی جائے گی کہ اس میں حضرت علیؓ کو برا بھلا کہنے کا حکم نہیں دیا گیا بلکہ سبب مانع کو دریافت کیا گیا ہے اور حضرت علیؓ کو ”ابوتراب“ کی کنیت سے یاد کرنا کوئی طعن نہیں کیونکہ یہ تو حضرت علیؓ کی محبوب ترین کنیت تھی۔

پانچواں اعتراض

ان کے زمانہ میں اور ان سے بدعتات کا اظہار ہونا چنانچہ شرح وقایہ میں ہے کہ: ”قسم کامدی پر دکرنا بدعت ہے اور سب سے پہلے اس کے مطابق فیصلہ حضرت معاویہؓ نے کیا اور سیوطیؓ“ کہتے ہیں انہوں نے سب سے پہلے خصی لوگوں کو خادم بنایا اور سب سے پہلے اپنے بیٹے کو ولی عہد بنایا۔“

جواب

وہ حضرت ابن عباسؓ کی شہادت کے مطابق مجتہد تھے اور خطاء و صواب کو اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتے ہیں واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم بالصواب۔ اور انہوں نے اپنے بیٹے کو اہل بیت سے حسن سلوک کی وصیت کی تھی مگر اس نے پوری نہیں کی اور اگر حسن بن علیؓ حیات ہوتے تو معاہدہ کے مطابق خلافت ان کے پر دکردیتے۔

چھٹا اعتراض

انہوں نے حضرت حسن بن علیؓ کو زہر دلایا۔

جواب

یہ بہتان عظیم ہے اور یہ مورخین کی وہ خرافات ہیں جن پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا۔

ساتواں اعتراض

جو لفڑازانی نے شرح تلخیص میں ذکر کیا ہے کہ حضرت معاویہؓ بیمار تھے، حضرت حسنؓ عیادت کے لئے تشریف لائے بیٹھے تو حضرت حسنؓ کے سامنے انہوں نے یہ شعر پڑھے۔

”اور بد خواہوں کے سامنے میرا اظہار بہادری اس مقصد کے لئے ہے کہ میں زمانہ کے حوادث کے سامنے جھکنے والا نہیں ہوں۔“

”اور جب موت اپنے پنج گاڑیتی ہے تو تم کسی تعویذ کو کارگرنہیں پاؤ گے۔“

جواب

یہ روایت صحیح نہیں اور بر تقدیر تسلیم اس میں تصریح نہیں کہ انہوں نے حضرت حسنؓ کو مراد لیا تھا۔

آٹھواں اعتراض

وہ حضرت حسنؓ کی وفات پر خوش ہوئے اور ابن خلکان نے اپنی تاریخ میں ذکر کیا ہے کہ اسی دن حضرت ابن عباسؓ حضرت معاویہؓ کے پاس گئے تو حضرت معاویہؓ نے فرمایا آپ کے اہل بیت میں عظیم سانحہ رونما ہوا ہے انہوں نے جواب دیا کہ مجھے خبر نہیں البتہ یہ ضرور ہے کہ آپ کو خوش دیکھتا ہوں۔“

جواب

مورخین حاطب لیل ہیں (یعنی واقعات میں رطب و یابس بیان کرنے والے لہذا ان کی نقل کا کوئی اعتبار نہیں) اور بر تقدیر تسلیم ہو سکتا ہے کہ ان کا خوش ہونا کسی اور وجہ

سے ہو۔

نوال اعتراض

”آپ ﷺ نے حضرت عمارؓ سے فرمایا تھا کہ تجھے باغی جماعت قتل کرے گی۔“ (مسلم)

جواب

اہل سنت کا اس پر اجماع ہے کہ جن حضرات نے حضرت علیؓ کے خلاف خرون کیا ان کا خرون امام برحق کے خلاف تھا مگر یہ بغاوت اجتہاد پر منی تھی جو معاف ہے اور ملا علی قاری نے شرح مشکوٰۃ میں ذکر کیا ہے کہ حضرت معاویہؓ اس حدیث کی یہ تاویل کیا کرتے تھے کہ ہم خون عثمان کا مطالبہ کرنے والے ہیں (باغیہ کے معنی طالبہ) (طلب کرنے والے)

دسوال اعتراض

حضرت علیؓ کا قول جنگ صفين کے موقع پر ”قاضی میڈی شرح دیوان علی میں کہتے ہیں کہ ابتر سے مراد معاویہ ہیں اور اس کی تائید میں انہوں نے وہ روایت نقل کی ہے جو سورہ کوثر کے شان نزول میں وارد ہوئی ہے۔“

جواب

حضرت علیؓ کی طرف دیوان کی نسبت شیعہ سند سے ہے جو وضع تحریف میں مشہور ہے اس لئے یہ نسبت صحیح نہیں اور اگر تسلیم بھی کر لیا جائے تو ہم یہ تسلیم نہیں کرتے کہ شارح نے جو کچھ ذکر کیا ہے صاحب دیوان کی مراد بھی وہی ہے۔ پس اس میں کوئی دلیل نہیں کہ دوسرے کو قاضی شارح جیسے لوگوں کو بھی ان کا سب (بدگوئی) جائز ہے کیونکہ بطور تعریف خلیفہ کسی شخص کو شتم کر سکتا ہے جبکہ دوسروں کو جائز نہیں ہوتا۔ اور حاصل کلام یہ ہے کہ جب ان اکابر کے درمیان طعن بالسان (تلوار) کی

نوبت آئی ہے تو طعن بالسان تو اس سے ہلکی چیز ہے مگر یہ دوسروں کے لئے جائز نہیں۔ دو بھائی آپس میں گالم گلوچ کر لیں تو کسی اجنبی کے لئے ان میں سے کسی کو گالی دینا جائز نہیں ہو جاتا اور اسی سے بہت سے مطاعن کا جواب نکل آتا ہے۔

منجمدہ ان کے کشاف (تفصیر قرآن) میں زختری عف اللہ عنہ کا قول ہے کہ عبد الرحمن بن حسان بن ثابت نے کہا

ہاں! معاویہ بن حرب کو میری بات پہنچا دو جو ہم پر ظلم کرنے والوں کا امیر ہے۔“  
علاوہ ازیں یہی معلوم نہیں کہ یہ شعر ثابت بھی ہے یا محض موضوع اور من گھڑت ہے اور زختری نے اپنی تفسیر میں ایسی احادیث ذکر کی ہیں جن کے باطل محض ہونے میں کوئی شک نہیں، اور اعتزال اور رفض ایک ہی وادی سے ہیں۔

منجمدہ ان کے ایک وہ ہے جو صحیح مسلم میں عبد الرحمن نے عبد رب کعبہ سے نقل کیا ہے۔ یہ ایک طویل کلام ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ انہوں نے عبد اللہ بن عمرو بن العاص کو کعبہ کے سامنے میں آپ ﷺ کی حدیث بیان کرتے ہوئے سنائی جس میں یہ مضمون بھی تھا کہ جو شخص امام پر خروج کرے اسے قتل کر دو۔ عبد الرحمن نے یہ حدیث سن کر عبد اللہ بن عمرو سے کہا یہ تیراچھا زاد معاویہ حکم کرتا ہے کہ ہم آپس میں ایک دوسرے کا مال ناقص کھائیں اور ایک دوسرے کو قتل کریں۔ عبد اللہ تھوڑی دیر خاموش رہے پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی طاعت میں اس کی فرمانبرداری کر اور گناہ کے کام میں اس کی فرمانبرداری نہ کر۔

سائل کا مقصود حضرت معاویہؓ کی اجتہادی غلطی کو بتانا تھا جو حضرت علیؓ کے مقابلہ میں ان کے جنگ کرنے اور اس پر اموال خرچ کرنے کی صورت میں ظاہر ہوئی (گویا سائل اپنے اجتہاد کے مطابق ان کے اجتہاد کو غلط، اکل بالباطل اور قتل نفس سے تعبیر کر رہا ہے) سائل کا یہ اجتہاد اپنی جگہ صحیح بھی ہوتا بھی حضرت معاویہؓ اپنے اجتہاد پر عمل

کرنے کے مکلف تھے اور وہ اس سلسلہ میں معذور بلکہ ماجور (اجر کے مستحق) تھے۔

### گیارہواں اعتراض

بہت سے لوگوں نے ذکر کیا ہے کہ اہل شام نے محدث جلیل ابو عبد الرحمن احمد بن سعید سے مطالبه کیا کہ انہیں حضرت معاویہؓ کی فضیلت میں کوئی حدیث سنائیں تو انہوں نے کہا ”لا اشبع اللہ بطنہ“ کے سوا مجھے کوئی حدیث معمول نہیں اور ایک روایت ہے کہ کیا معاویہؓ اس پر راضی نہیں کہ برابر سرا برچھوٹ جائیں وہ فضیلت ڈھونڈتے ہیں اہل شام نے ان کو مارا (امام نسائی کو) حتیٰ کہ وہ بیمار پڑ گئے اور اسی سے ان کی موت واقع ہوئی۔

### جواب

اہل شام کا مطالبه یہ تھا کہ حضرت معاویہؓ کی حضرت علیؓ پر فضیلت ثابت کریں اس لئے وہ ان کے سوء ادب پر ناراض ہو گئے اور یہاں تک تو انہوں نے ٹھیک کہا مگر وہ حد سے نکل گئے اور ایسی بات کی جس سے صحابی پر طعن کا وہم ہوتا ہے خیر آدمی کبھی غلطی کر جاتا ہے۔

یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ امام نسائیؓ نے حضرت معاویہؓ کی مدح ہی کا ارادہ کیا تھا جیسا کہ گزر چکا ہے ”لا اشبع اللہ بطنہ“ کافقرہ حضرت معاویہؓ کے حق میں پاکیزگی واجر اور حمت کا موجب ہے مگر اہل شام ان کا مطلب نہیں سمجھے یا انہوں نے اسی بات پر نکیر کی کہ حضرت معاویہؓ نے حضرت علیؓ پر ترجیح کیوں نہ دی اس لئے انہوں نے جہالت کی بناء پر آپ کو مارا۔

### بارہواں اعتراض

بہت سی صحیح اور حسن حدیثوں میں ان لوگوں کے حق میں وعید شدید آئی ہے جو حضرت علیؓ سے بعض رکھیں یا آپ سے لڑائی لڑیں۔

جواب

حضرت علیؑ سے لڑائی تو ایسے لوگوں کی بھی ہوئی تو قطعی جنتی ہیں جیسے حضرت عائشہ، طلحہ، زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہم لہذا احادیث و عید کو غیر صحابہ پر محول کرنا واجب ہے جیسے حرسی یا یوں کہا جائے کہ یہ حدیث ان لوگوں کے ساتھ مخصوص ہے جو متعصب ہوں مجتہد نہ ہوں۔

تیرہوا اعترافتمیں سال والی حدیث

چنانچہ حضرت سفینہ مولیٰ رسول اللہ ﷺ سے مرفوع آر وایت ہے کہ خلافت تیس سال ہو گی پھر سلطنت ہو گی۔ حضرت سفینہ فرماتے تھے کہ حضرت ابو بکرؓ کی خلافت ۲ سال، حضرت عمرؓ کی ۶ سال، حضرت عثمانؓ کی بارہ سال اور حضرت علیؓ کی چھ سال۔ گن لو (یہ پورے تیس سال ہوئے) یہ روایت احمد، ترمذی، ابو داؤد اورنسائی کی ہے۔ اور احمد، ترمذی، ابو یعلیٰ اور ابن حبان کی ایک روایت میں ہے کہ خلافت میرے بعد میری امت میں تیس سال ہو گی پھر اس کے بعد سلطنت ہے۔

نیز بخاری نے تاریخ میں حاکم نے حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کیا ہے کہ خلافت مدینہ میں ہو گی اور سلطنت شام میں ہو گی۔

جواب

تمیں سال بعد مطلق خلافت کی نفی مراد نہیں کیونکہ بارہ خلفاء کی حدیث صحیح ثابت ہے بلکہ اس سے وہ خلافت کاملہ مراد ہے جس میں مخالفت سنت کا شائزہ تک نہ ہو اور بلا تخلل انقطاع جاری ہے اور ہمیں اعتراف ہے کہ حضرت معاویہؓ ہر چند کہ عالم، پرہیزگار اور عادل و مصنف تھے مگر وہ علم و ورع اور عدل میں خلفاء اربعہ سے کم تھے جیسا کہ اولیاء کے درمیان تقاویت نظر آتا ہے بلکہ ملائکہ اور انبیاء کرام علیہم السلام کے درمیان بھی۔

حضرت معاویہؓ کی امارت اگرچہ با جماعت صحابہؓ اور حضرت حسنؓ کی خلافت ان کے پسروں کو دینے کی بناء پر صحیح ہے مگر وہ ان کے پیشوں حضرات کی خلافت کے منہاج پر نہیں تھی۔

کیونکہ انہوں نے مباحثات میں توسع کیا جس سے خلفاء اربعہ محترز رہتے تھے نیک لوگوں کی حسنات بھی مقریبین کی سیئات شمار ہوتی ہیں اور شاید ان کا مباحثات میں توسع (گنجائش) اختیار کرنا ابناۓ زمانہ (زمانہ کی چال چلنے والے) کے قصور ہمت کی بناء پر تھا اگرچہ خود ان کی ذات میں یہ چیز نہیں تھی جیسا کہ معلوم ہو چکا باقی خلفاء اربعہ کا عبادات و معاملات میں رجحان بالکل ظاہر ہے جس میں کوئی خفا نہیں۔

### حضرت عمرو بن العاص

آپ کی کنیت ابو عبد اللہ اور ابو محمد ہے اور آپ حضرت معاویہؓ کے وزیر و مشیر تھے۔ امام ترمذیؓ، عقبہ بن عمرو بن العاصؓ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ ﷺ نے فرمایا اور لوگ تو اسلام لائے ہیں مگر عمرو بن العاص ایمان لائے ہیں۔ ترمذیؓ کہتے ہیں کہ حدیث غریب ہے اور اس کی سند قوی نہیں حدیث کا مطلب یہ ہے کہ قریش فتح مکہ کے دن ہیبت کی وجہ سے اسلام لائے مگر حضرت عمرو بن العاصؓ فتح مکہ سے ایک دوسال پہلے برضا و غبت ایمان لائے۔

ابن المک کہتے ہیں کہ ان کے دل میں اسلام جب شہ میں رائٹ ہو گیا تھا جبکہ نجاشی نے آپ ﷺ کی نبوت کا اعتراف کیا تھا اس لئے بغیر کسی کی دعوت کے یہ بحالت ایمان آپ ﷺ کی طرف چلے مدینہ پہنچے اور ایمان لائے (اظہار کیا)۔

امام ذہبیؓ کہتے ہیں کہ حضرت عمرو بن العاصؓ، خالد بن ولید اور عثمان بن طلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم صفر ۸ھ میں ہجرت کر کے مدینہ آئے ان سے مندرجہ ذیل حضرات حدیث روایت کرتے ہیں۔ ان کے صاحبزادے عبد اللہ، ان کے مولیٰ ابو قیس، قیس ابن الجی

حازم، ابو عثمان النہدی، قبیصہ بن ذوبیب، ابو مرہ مولی عقیل، عبدالرحمٰن بن شمسہ، عروہ بن زبیر اور دیگر حضرات (رضی اللہ تعالیٰ عنہم)

آپ ﷺ نے ان کو غزوہ ذات السلاسل میں امیر لشکر مقرر فرمایا، ابراہیم نجفی سے مروی ہے کہ آپ ﷺ نے امارت کا جھنڈا ان کے سپرد کیا جبکہ لشکر میں حضرت ابو بکر و عمرؓ بھی موجود تھے۔ اس سے مقصود ان کو مانوس کرنا اور ان کی وحشت کا ازالہ تھا کیونکہ یہ قبل از اسلام مسلمانوں سے شدید عداوت رکھتے تھے۔

تاریخ ذہبی میں ہے کہ جماد بن سلمہ انہی کی سند سے حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا عاص کے دو بیٹے مومن ہیں عمر و اور ہشام۔

اور عبد الجبار بن وردابن ابی ملیکہ سے اور وہ عنترت طلحہ سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنائے کہ عبد اللہ کے باپ اور ان کی ماں کا گھر بہت ہی خوب گھر ہے۔

صحیح مسلم میں ابو شمسہ المہدی سے روایت ہے کہ ہم حضرت عمر و بن العاشرؓ کی خدمت میں اس وقت حاضر ہوئے جب کہ وہ موت کے چل چلا وہی تھے۔ بہت دیر تک روتے رہے اور اپنا چہرہ دیوار کی طرف پھیر لیا ان کے صاحبزادے ان کو سلی دلانے کے لئے کہہ رہے تھے اباجان کیا رسول اللہ ﷺ نے آپ کو فلاں فلاں خوشخبری نہیں دی تھی؟ فرمایا ہم تو توحید و رسالت کو سب سے اہم چیز سمجھتے ہیں۔ میں تین ادوار سے گذرا ہوں (ایک دور قبل از اسلام کا تھا)

میں نے اپنی یہی حالت دیکھی کہ اپنے سے زیادہ کسی کو رسول اللہ ﷺ سے بعض رکھنے والا نہیں پاتا تھا اور نہ مجھے اس سے زیادہ کوئی چیز محبوب تھی کہ کسی طرح آپ ﷺ پر قابو پالوں تو آپ کو نعوذ باللہ! قتل کر دالوں اگر خدا نخواستہ میں اسی حال میں مر جاتا تو سیدھا دوزخ میں جاتا۔ پھر دوسرا (دور) آیا جب اللہ تعالیٰ نے اسلام میرے دل میں

ڈالا تو میں بارگاہ نبوی میں حاضر ہواں میں نے (آپ ﷺ) سے عرض کیا ہاتھ بڑھائیے میں آپ سے بیعت کروں۔ آپ ﷺ نے ہاتھ بڑھایا تو میں نے ہاتھ کھینچ لیا آپ نے فرمایا عمرؓ! کیا بات ہوئی؟ فرمایا کیا تم نہیں جانتے کہ اسلام پہلے کے سارے گناہوں کو منہدم کر دیتا ہے اور بحرت پہلے کے سارے گناہوں کو معاف کر دیتی ہے اور حج پہلے کے سارے گناہوں کو وہوڑالتا ہے۔ (الغرض میں نے اسلام کی بیعت کر لی) اور (پھر تو یہ عالم تھا) آپ ﷺ سے بڑھ کر مجھے کوئی اور چیز محبوب نہ تھی اور نہ میری نظر میں آپ ﷺ سے بڑھ کر کسی کی عظمت و قوت تھی اور میں آپ ﷺ کی عظمت و جلال کی وجہ سے آپ ﷺ کو نظر بھر کر دیکھنیں سکتا تھا آج اگر مجھ سے آپ ﷺ کا حالیہ مبارک دریافت کیا جائے تو میں نہیں بتا سکتا کیونکہ میں نے نظر بھر کر آپ ﷺ کو دیکھا ہی نہیں اگر میں اس حالت میں مر جاتا تو توقع ہے کہ سیدھا جنت میں جاتا۔ پھر (آپ ﷺ کے وصال کے بعد تیرا دور شروع ہوا) میں نے بہت سی چیزوں میں ہاتھ ڈالا میں نہیں جانتا کہ میری ان میں کیا حالت ہے۔ (وہ رحمت و رضوان کے موجب ہیں یا خداخواستہ حق تعالیٰ کی ناراضی کا سبب ہیں) پس جب میں مر جاؤں تو میری ساتھ نہ کوئی نوحہ کرنے والی جائے، نہ آگ پھر مجھے دن کرو تو مجھ پر مٹی ڈالو پھر اتنی دیر تک میری قبر پر ٹھہرے رہو جتنی دیر میں اونٹ ذبح کر کے اس کا گوشہ تقسیم کیا جاتا ہے تاکہ میں تم سے انس حاصل کروں اور یہ دیکھوں کہ اپنے رب کے قاصدوں (منکرنکیر) سے کیا سوال و جواب کرتا ہوں۔

### حضرت سیدنا ابوسفیان رضی اللہ تعالیٰ عنہ

ابن عساکر نے بطريق ابن وصب حرملہ ابن عمران سے انہوں نے سالم سے انہوں نے حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے روایت کیا ہے کہ آپ ﷺ نے (جنگ احمد کے دن) بد دعا فرمائی اے اللہ! الحنّت کر صفوان بن امیہ پر یہ آیت نازل ہوئی آپ

کے لئے کوئی اختیار نہیں چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان سب کی توبہ قبول فرمائی وہ اسلام لے آئے اور ان کا اسلام بہت خوب رہا۔ ترمذی نے اس حدیث کو روایت کر کے اسے حسن کہا ہے۔

”جامع الاصول“ میں ہے کہ جنگ طائف میں حضرت ابوسفیانؓ کی ایک آنکھ شہید ہوئی جنگ یرموک تک یک چشم رہے اور جنگ یرموک میں دوسری آنکھ بھی شہید ہو گئی۔ ۳۲ھ یا ۶۱ھ میں مدینہ طیبہ میں ان کا وصال ہوا، حضرت عثمانؓ نے ان کی نماز جنازہ پڑھائی اور جنتِ ابیقیع میں دفن ہوئے۔

علامہ زمخشیری نے حق تعالیٰ کے ارشاد ”عسی اللہ ان يجعل بینکم وبين الذين عادتم منهم مودة“ کی تفسیر میں ذکر کیا ہے کہ آپ ﷺ نے ابوسفیانؓ کی صاحبزادی ام جبیبة سے نکاح کیا تو ان کی طبیعت نرم ہو گئی اور ان کی خودی ڈھیلی پڑھ گئی۔ صحیح مسلم میں ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ مسلمان حضرت ابوسفیانؓ کی طرف نہیں دیکھتے تھے اور نہ ان کے پاس بیٹھتے تھے انہوں نے آپ ﷺ سے عرض کیا مجھے تین چیزیں عطا فرمادیجئے فرمایا بہت اچھا! عرض کیا میری بیٹی ام جبیبة بھر بھر میں سب سے زیادہ حسین و جمیل ہے میں آپ سے اس کا نکاح کرتا ہوں۔ فرمایا ٹھیک ہے عرض کیا معاویہ گو آپ اپنا کاتب و حی بنای جائے۔ فرمایا بہتر۔ عرض کیا۔ مجھے حکم فرمائیے کہ میں کفار سے قتل کروں جیسا کہ میں مسلمانوں سے قاتل کیا کرتا تھا۔ فرمایا بہت اچھا۔

شرح مسلم میں ہے کہ یہ حدیث مشکل ہے کیونکہ ابوسفیان ۸ھ میں اسلام لائے اور حضرت ام جبیبة کا نکاح جمہور کے نزدیک اس سے قبل ۶ھ میں ہو چکا تھا پس بعض نے کہا کہ یہ کسی راوی کا وہم ہے اور بعض نے کہا کہ یہ موضوع ہے مگر یہ قول مردود ہے اس لئے کہ اس کے راوی سب ثقہ ہیں۔

ابن عباسؓ نے گمان کیا ہے کہ اگر انہوں نے یہ بات آپ ﷺ سے طلب نہ کی

ہوتی تو آپ ﷺ ان کو عطا نہ کرتے کیونکہ آپ ﷺ کی عادت مبارکہ یہ تھی کہ جب بھی کوئی شخص آپ ﷺ سے سوال کرتا آپ ﷺ اس کا اثبات ہی میں جواب دیتے۔

## **فصل : حضرت ابوسفیانؓ کی بیوی اور حضرت معاویہؓ کی والدہ کا ذکر خیر**

مؤلف مشکوٰۃ کہتے ہیں کہ وہ فتح مکہ کے دن اپنے شوہر کے بعد اسلام لائیں آپ ﷺ نے ان کو اسی نکاح پر برقرار رکھا یہ صاحب فصاحت اور ذی عقل تھیں جب آپ ﷺ نے عورتوں سے بیعت لی تو ان سے فرمایا کہ تم اللہ کے ساتھ کسی چیز کو شریک نہیں ٹھہراوگی۔ یہ کہنے لگیں شرک پر تو میں جاہلیت میں بھی راضی نہ تھی اسلام میں کیسے راضی ہو سکتی ہوں۔ پھر آپ ﷺ نے فرمایا اور چوری نہیں کروگی۔ تو کہنے لگی کہ ابوسفیانؓ ذرا کفایت شعار آدمی ہیں (کیا میں ان کے مال اپنے بال بچوں کے لئے چوری چھپے لسکتی ہوں؟) آپ ﷺ نے فرمایا جتنا مال تھے اور تیرے بال بچوں کو معروف طریقہ سے کافی ہو جاوے اتنا لے لیا کرو۔ پھر آپ ﷺ نے فرمایا اور زنانہ نہیں کروگی۔ تو کہنے لگیں کیا کوئی شریف عورت ایسا کر سکتی ہے؟ پھر فرمایا اور تم اپنی اولاد کو قتل نہیں کروگی تو یہ کہنے لگیں آپ ﷺ نے ہمارا کوئی بچہ چھوڑا بھی ہے جسے جنگ بدرا میں قتل نہ کر دیا ہو، ہم نے بچپن میں ان کی پرورش کی آپ لوگوں نے بڑے ہونے پر ان کو قتل کر دیا آپ ﷺ ان کی یہ بات سن کر مسکرائے حضرت عمرؓ کے دور خلافت میں ان کا انتقال ہوا اسی دن حضرت ابو بکرؓ کے والد ماجد ابو قحافةؓ کا انتقال ہوا ان سے حضرت عائشہؓ روایت کرتی ہیں۔

صحیح بخاری میں ہے حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ ہندہ بنت عقبہؓ آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور عرض کیا یا رسول اللہ (اسلام لانے سے پہلے) میری کیفیت یہ تھی کہ روئے زمین پر کوئی ایسا گھر نہیں جس کا ذلیل ہونا مجھے آپ ﷺ کے گھر والوں سے زیادہ محبوب ہو لیکن اب یہ حالت ہے کہ روئے زمین پر کوئی ایسا گھر نہیں جس کا معزز ہونا مجھے آپ ﷺ کے گھر والوں سے زیادہ محبوب ہوا آپ ﷺ نے فرمایا قسم

ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے یہی کیفیت اپنی بھی ہے۔ عرض کیا یا رسول اللہ! ابوسفیان کفایت شعار (بخل) آدمی ہیں اگر میں ان کے مال میں سے ان کے اہل و عیال پر خرچ کروں تو کیا مجھ پر کوئی گناہ ہوگا؟ فرمایا معروف طریقہ سے کہ سکتی ہو۔ اس حدیث کے بہت سے طرق ہیں اور آپ ﷺ کے اس ارشاد میں کہ ”قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے یہی کیفیت اپنی بھی ہے“ ہندہ کی تصدیق ہے اور یہ اطلاع دینا مقصود ہے کہ اس کے بعد ان کی محبت میں اضافہ ہو گیا ہے جس شخص نے اس کے برعکس سمجھا اس نے غلط سمجھا۔

### فصل : مروان بن حکم اموی کا ذکر

مروان بن حکم کا والد فتح مکہ کے دن اسلام لایا مگر وہ چونکہ لوگوں کے سامنے آپ ﷺ کے راز کے معاملات بتایا کرتا تھا اس لئے آپ ﷺ نے اسے طائف کی طرف جلاوطن کر دیا تھا مروان چونکہ چھوٹا بچہ تھا وہ بھی اس کے ساتھ تھا۔

علامہ قسطلائیؒ نے شرح بخاری میں فرماتے ہیں کہ مروان کی ولادت آپ ﷺ کی حیات میں ہوئی تھی اور اس کا سماع بھی آپ ﷺ سے ثابت ہے مگر بچپن ہی میں اپنے والد کے ساتھ طائف چلا گیا یہاں تک کہ حضرت عثمانؓ نے اپنی خلافت کے زمانہ میں مدینہ منورہ آنے کی اجازت دی۔

### مروان کے مطاعن

میرا (مصنف کتاب) خیال یہ ہے کہ اس کا معاملہ مخدوش ہے کیونکہ میرے نزدیک تاریخ میں اس کے محاسن کی نسبت مطاعن زیادہ ہیں۔ واللہ اعلم بہر حال اس کے مطاعن میں (سے چند ایک) یہ ہیں۔

(۱) حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خلاف شورش اور فتنہ برپا کرنا۔

(۲) حضرت حسن بن علیؓ اور وضہ اقدس میں حضورؐ کے ساتھ دفن نہ ہونے دینا۔

(۳) ولادت کے بعد جب تحریک (کھجور وغیرہ چبا کر دینا) کے لئے لایا گیا تو آپ کا یہ فرمانا کہ گرگٹ کا بیٹا گرگٹ اور ملعون کا بیٹا ملعون ہے۔ (حاکم)

### مروان کے محاسن

(۱) اس کے محاسن میں سے ایک حدیث کاروایت کرنا

(۲) صاحب مشکوٰۃ فرماتے ہیں کہ اس نے صحابہ کرامؓ کی کثیر جماعت سے روایت کی ہے جن میں حضرت عثمانؓ اور حضرت علیؓ بھی شامل ہیں۔ اسی طرح اس سے حضرت عروہ بن زیر اور علی بن حسنؓ نے بھی روایت کیا ہے۔

(۳) علامہ عسقلانی مقدمہ فتح الباری میں فرماتے ہیں کہ کہا گیا ہے کہ مروان کے لئے روایت نبوی ثابت ہے۔

(۴) سہل بن سعد ساعدی صحابی رسول نے اس کی صداقت پر اعتماد کرتے ہوئے اس سے روایت نقل کی ہے۔

لوگوں کو غصہ اس بات پر ہے کہ اس نے حضرت طلحہؓ کو شہید کیا اور اس نے خلافت کے لئے اپنی تکوار لہرائی پھر جو ہوا وہ سب کو معلوم ہے۔ رہا حضرت طلحہؓ کو قتل کرنا تو وہ تاویل سے تھا۔

(۵) امام بخاری نے اس کی سند سے ایک حدیث بھی نقل فرمائی ہے جس کی سند یہ ہے و اخرج البخاری عن محمد بن بشار عن شعبہ عن الحکم عن علی بن حسین عن مروان

(۶) بعض شارحین بخاری نے کہا ہے کہ حاکم کی حدیث اس کے لئے قربت و زکوٰۃ اور رحمت ہے۔ (والله اعلم)

(۷) ابن قیم فرماتے ہیں کہ مروان کی مذمت کی تمام احادیث موضوع ہیں۔ مولف فرماتے ہیں:

کہ جو کچھ ہم نے ذکر کیا ہے وہ اہل انصاف کے لئے کافی ہے، اور کوئی مبتدع ہٹ دھرمی سے سرکشی اختیار کرے تو اس کی شکایت اللہ تعالیٰ ہی کی بارگاہ میں ہے، یہ ۳/رمضان المبارک ۱۲۳۲ھ کو نماز جمعہ کا وقت ہے، اور میں اللہ تعالیٰ ہی سے خاتمه بالخیر کی درخواست کرتا ہوں وہ جود و انعام کے مالک ہیں۔ الحمد للہ آج ۲۳ محرم الحرام ۱۳۲۸ھ کو ترجمہ مکمل ہوا۔

وَصَلَى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٌ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللَّهُ وَصَحْبِهِ وَاتَّبَاعِهِ أَجْمَعِينَ ۝

محمد غزالی جالندھری

ترجم: جامعہ بنوری ٹاؤن کراچی ۱۳۲۳ھ/۲۰۰۲ء

ناڈم اعلیٰ جامعہ فاروقیہ دہکڑا ۱۶۰ اڈگری

پرپل الفوز اسکول ڈگری

صلح میر پور خاص صوبہ سندھ



# تخریج احادیث الناہیہ عن ذم معاویہ

## حدیث (۱)

- (۱) سنن ترمذی - باب ماجاء فی القرن الثالث ج/ص ۳۵۲ - طبع میر محمد کتب خانہ آرام باغ کراچی۔
- (۲) مسند رک حاکم - ج/ص ۵۹۳ - رقم الحدیث ۶۰۳۲ - طبع دار المعرفہ بیروت۔
- (۳) بخاری ج/ص ۹۲۸ - رقم الحدیث ۲۵۰۹ / دار ابن کثیر بیروت۔
- (۴) بخاری ج/ص ۱۳۳۵ - حدیث ۳۲۵۰ - حدیث ۳۲۵۱ - طبع دار ابن کثیر بیروت۔

## حدیث (۲)

- (۱) سنن ترمذی - ج/ص ۲۲۶ - طبع میر محمد آرام باغ کراچی۔
- (۲) الجامع الکبیر - ج/ص ۷۸ - حدیث ۲۲۲۱ / بیروت۔
- (۳) صحیح بخاری - ج/ا ص ۳۶۲ - طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔
- (۴) مسلم - ج/۱۶ ص ۳۰۲ - حدیث ۶۳۱۹ - طبع بیروت۔
- (۵) مسلم - ج/۲ ص ۳۰۹ - طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔
- (۶) مسند احمد بن حنبل - ج/۲ ص ۳۲۶ - فی احادیث عمران بن حصین طبع بیروت۔

## حدیث (3)

- (١) ترمذی - ج / ٦ - ص / ١٢٧ - حدیث / ٣٨٥٨ - طبع دارالعرب الاسلام محقق دکتور بشار عواد معرف - بیروت -
- (٢) ترمذی - ج / ٢ - ص / ٢٢٦ - طبع میر محمد کتب خانہ کراچی -
- (٣) ضیاء المقدسی - مناقب الصحابة

## حدیث (4)

- (١) رواه عبد بن حميد - ابن عساکر - طبع بیروت -
- (٢) متندرک حاکم - ج / ٥ - ص / ١١٦ - حدیث ٧٧٠ - طبع بیروت -

## حدیث (5)

- (١) متندرک حاکم - ج / ٦ - ص / ١١٦ - حدیث ٧٧٠ - طبع بیروت -
- (٢) طبرانی - طبع - بیروت -

## حدیث (6)

- (١) بغوی فی شرح السنہ - طبع بیروت -
- (٢) سنن ابو یعلی - طبع بیروت -

## حدیث (7)

- (١) ترمذی - ج / ٢ - ص / ٢٢٥ - باب ما جاء فی من سب اصحاب النبی ﷺ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی -
- ضیاء المقدسی - مناقب الصحابة

## حدیث (8)

- (١) مسلم شریف - طبع بیروت -
- (٢) منداحمد - فی احادیث ابو موسی اشعری - طبع، بیروت -

## الحديث (9)

(١) نسائي شريف مع سند صحح ياحسن - باب مناقب الصحابة - طبع بيروت.

## الحديث (10)

(١) سنن ابن ماجة - قال ابن الربيع ولم يوجد في سنته.

## الحديث (11)

(١) بخاري شريف - ج / ٣ - ص / ١٣٢٣ - رقم الحديث / ٣٢٧٠ - طبع دار ابن كثير دمشق  
بيروت.

(٢) الجامع الكبير للترمذى - ج / ٦ - ص / ١٦٨ - حديث / ٣٨٦١ - طبع بيروت.

(٣) مسلم شريف - ج / ٢ - ص / ٣١٠ - طبع قدسي كتب خانة كراچي.

(٤) مسلم - ج / ١٦ - ص / ٣٠٨ - حديث / ٦٣٣٣ - طبع بيروت.

(٥) سنن أبي داود - ج / ٥ - ص / ٣٢ - حديث / ٣٦٥٨ - باب ماجاء في النبي ﷺ عن سب أصحاب رسول الله ﷺ طبع بيروت.

## الحديث (12)

(١) ترمذى شريف - ج / ٢ - ص / ٢٢٥ - باب ماجاء في من سب أصحاب النبي ﷺ طبع قدسي كتب خانة كراچي.

## الحديث (13)

(١) الكامل لابن عدوى - ج / ٣ - ص / ١٧٧ - طبع المكتبة الأثرية.

## الحديث (14)

(١) ترمذى - ج / ٢ - ص / ٢٢٥ - باب ماجاء في من سب أصحاب النبي ﷺ طبع بيروت.

(٢) الجامع الكبير للترمذى - ج / ٦ - ص / ١٧٢ - حديث / ٣٨٦٦ - طبع بيروت.

(٣) خطيب بغدادى - بام مناقب الصحابة - طبع بيروت.

**الحديث (15)**

مرويات ابن عباس۔ باب مناقب الصحابة۔ طبع بيروت۔

 **الحديث (16)**

ابن أبي الدنيا في القبور۔

 **الحديث (17)**

(١) طبراني۔ مناقب الصحابة۔ طبع بيروت۔

(٢) مستدرک حاکم۔ مناقب الصحابة۔ طبع دار المعرفة بيروت۔

 **الحديث (18)**

(١) سنن ابن ماجہ۔ ج ۲۔ باب سباب اہل مسلم فسوق۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

(٢) بخاری۔ ج ۱۔ ص ۲۷۔ رقم الحدیث ۳۸۔ طبع دار ابن کثیر بیروت۔

(٣) بخاری۔ ج ۵۔ ص ۲۲۲۔ حدیث ۵۶۹۔ طبع دار ابن کثیر بیروت۔

(٤) مسلم۔ باب بیان قول النبی ﷺ۔ رقم الحدیث ۶۳۔ طبع بیروت۔

(٥) منداحمد۔ طبع بیروت۔

(٦) طبراني۔ مرويات عبد اللہ بن مغفل۔ طبع بیروت۔

(٧) نسائی۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

(٨) ترمذی۔ باب سباب اہل مسلم فسوق۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

(٩) دارقطنی۔ باب ايضاً۔ طبع بیروت۔

 **الحديث (19)**

(١) بخاری۔ ج ۵۔ رقم الحدیث ۵۷۵۔ طبع دار ابن کثیر بیروت۔

(٢) مسلم۔ باب مال ایمان من قال لاحیہ اہل مسلم یا کافر۔ رقم الحدیث ۶۰۔ دار ابن کثیر طبع بیروت۔

(٣) منداحمد - طبع بيروت.

### الحديث (20)

(أب) بخاري - ج / ٥ - ص / ٢٢٣ - رقم الحديث / ٥٦٩٨ - طبع دار ابن كثير  
بيروت.

### الحديث (21)

- (١) الجامع الكبير للترمذى - ج / ٣ - ص / ٥٢٠ - حديث / ٧٧٧ - باب ماجاء في العنة.
- (٢) سنن يحيى - باب ماجاء في العنة - طبع بيروت.
- (٣) منداحمد - باب أيضاً - طبع بيروت.
- (٤) أخرج ابن بخاري في التاريخ - طبع بيروت.
- (٥) مستدرك حاكم - باب أيضاً - طبع بيروت.
- (٦) ابن حبان - باب أيضاً - طبع بيروت.

### الحديث (22)

(١) أبو داؤد - ج / ٥ - ص / ١٣٢ - رقم الحديث / ٣٩٠٥ - باب في المعن - طبع دار ابن حزم بيروت.

### الحديث (23)

(١) بخاري - ج / ١ - ص / ٣٨٠ - رقم الحديث / ١٣٢٩ - باب ما تناهى من سب الاموات.  
طبع دار ابن كثير بيروت.

### الحديث (24)

(١) أبو داؤد - ج / ٥ - ص / ٧١ - رقم الحديث / ٣٨٦٠ - باب رفع الحديث (من مجلس)  
طبع دار ابن حزم بيروت.

## حديث (25)

- (١) بخارى- ج/٦- ص/٢٦٧٦- حدیث/ ٦٩١٩- باب اجر الحاكم اذا اتته فاصاب طبع دار ابن كثیر بیروت.
- (٢) الجامع الكبير للترمذی- ج/٣- ص/٨- حدیث/ ١٣٢٦- باب ماجاء في القاضی يصيّب و يخطئ- طبع بیروت.
- (٣) منداحمد- ج/٢- ص/١٩٨- مع کنز العمال- فهرس الالباني.
- (٤) سنن ابی داؤد- ج/٢- ص/٨- حدیث/ ٣٥٧٢- باب في القاضی يخطئ.
- (٥) سنن ابن ماجہ- ج/٢- ص/٩- حدیث/ ٢٣١٢- باب في القاضی يخطئ.
- (٦) اخرجه مسلم- شرح ج/١٢- ص/٢٣٩- حدیث/ ٣٣٦٢- اجر الحاكم اذا اتته فاصاب واخطاء- طبع بیروت.
- (٧) سنن نسائی- ج/٨- ص/٢٢٢- حدیث/ الا صابة في الحكم- طبع بیروت.

## حديث (26)

- (١) اخرج ابن سعد- مرویات ابی میسرة عمرو بن شریل.

## حديث (27)

- (١) مصنف ابن ابی شیبه- ج/١٢- ص/١٢٩- رقم الحدیث/ ١٢٣٢- طبع ادارة القرآن والعلوم الاسلامیة کراچی.
- (٢) بخاری ج/١- ص/٥٣٢- باب فضل عائشة- طبع قدیمی کتب خانہ کراچی.
- (٣) ترمذی ج/٢- ص/٢٢٧- ابواب المناقب- طبع قدیمی کتب خانہ کراچی.
- (٤) ابن ماجہ- طبع قدیمی کتب خانہ کراچی.
- (٥) مسلم- باب فضل عائشة- طبع بیروت.
- (٦) ابن جریر- باب ايضاً- طبع بیروت.

## حدیث (28)

(١) ترمذی ج/٢ ص/٢٢٨ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

## حدیث (29)

(١) مسند امام اعظم طبع بیروت۔

## حدیث (30)

(١) مسند امام اعظم ابوحنیفہ طبع بیروت۔

## حدیث (31)

(١) سنن ابی داؤد ج/٥ ص/٢٥٠ حدیث/٥٢٣٢ طبع دار ابن حزم بیروت۔

(٢) مسلم باب فضل عائشہ طبع بیروت۔

(٣) بخاری باب ایضاً طبع دار ابن کثیر بیروت۔

(٤) نسائی باب ایضاً طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

(٥) ترمذی ج/٦ ص/١٨٢ حدیث/٣٨٨٢، ٣٨٨١ طبع بیروت۔

## حدیث (32)

(١) بخاری ج/١٥ ص/١٩٨ رقم الحدیث/٦٢٣٣ طبع دار المعرفہ بیروت۔

(٢) بخاری کتاب النکاح /باب النظر الی المخطوبۃ قبل التزوج رقم الحدیث/٥١٢٥ /تحفة الاشراف/ ١٦٨٥٩۔

(٣) مسلم - باب ایضاً طبع بیروت۔

## حدیث (33)

(١) بخاری ج/١ ص/٥٣٢ طبع نور محمد کتب خانہ کراچی۔

(٢) مسلم - باب فضل عائشہ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

(٣) نسائي بباب أيضاً - طبع قدسي كتب خانة كراچي.

### حديث (34)

(١) مشكوة المصانع - باب مناقب طلحه بن عبد الله - طبع قدسي كتب خانة كراچي.

### حديث (35)

(١) بخاري ج/١ ص/٥٢٢ - طبع قدسي كتب خانة كراچي.

### حديث (36)

(١) مسلم ج/١٠ ص/١٨٥ - حدیث/٧٦١٩ وحدیث/٦١٩٨ - فضائل الصحابة - طبع بيروت.

### حديث (37)

(١) اخرجه الترمذى ج/٦ ص/١٠٠ - حدیث/٣٨٣٢ - باب مناقب عبد الرحمن بن عوف - طبع بيروت.

(٢) ابن ماجه - باب مناقب الصحابة - طبع بيروت.

(٣) مسند احمد - باب ايضاً - طبع بيروت.

(٤) ضياء المقدسي -

(٥) دارقطني - باب ايضاً - طبع بيروت.

### حديث (38)

(١) ترمذى ج/٢ ص/٢١٥ - طبع مير محمد كتب خانة كراچي.

(٢) ترمذى الجامع الكبير ج/٣ ص/٣١٣ - حدیث/١٢٩٢ - باب ماجاء في اللدرع ج/٦ ص/٩٥ - حدیث/٣٨٣٨ - مناقب طلحه - طبع بيروت.

(٣) مسند احمد بن حنبل في مسند الزبير بن العوام - ج/١ ص/١٦٥ - طبع المكتب الاسلامي - محقق ناصر الدین البانی -

## حدیث (39)

(١) ترمذی - باب طلحہ بن عبید اللہ - طبع بیروت -

## حدیث (40)

(١) سنن ترمذی - باب ایضاً - ج ٢ / ص ٢١٠ -

(٢) الجامع الکبیر للترمذی ج ٦ / ص ٩٦ - حدیث ٣٧٣٩ - طبع بیروت -

متدرک حاکم - باب ایضاً - طبع بیروت -

## حدیث (41)

(١) ابن ماجہ ج ١ / ص ١٣٩ - حدیث ١٢٥ - باب فضل طلحہ بن عبید اللہ -

(٢) ابن عساکر - باب ایضاً - طبع بیروت -

## حدیث (42)

(١) سنن ترمذی ج ٢ / ص ٢١٥ - ابواب المناقب طبع قدیمی کتب خانہ کراچی -

(٢) ابن ماجہ - باب فضل طلحہ بن عبید اللہ -

(٣) ابن عساکر - باب ایضاً - طبع بیروت -

## حدیث (43)

(١) سنن ترمذی ج ٢ / ص ٢١٥ - ابواب المناقب طبع قدیمی کتب خانہ کراچی -

(٢) متدرک حاکم - باب ایضاً - طبع بیروت -

## حدیث (44)

(١) سنن ترمذی ج ٢ / ص ٢١٥ - ابواب المناقب طبع قدیمی کتب خانہ کراچی -

## حدیث (45)

(١) صحیح بخاری ج ١ / ص ٥٢٨ - باب ذکر طلحہ بن عبید اللہ - قدیمی کتب خانہ کراچی -

**حدیث (46)**

(١) سنن بیهقی - طبع بیروت -

**حدیث (47)**

(١) استیعاب -

(٢) دارقطنی - ابواب المناقب - طبع بیروت -

**حدیث (48)**

(١) مشکوٰۃ المصانع - مناقب زبیر بن العوام - طبع قدیمی کتب خانہ کراچی -

**حدیث (49)**

(١) سنن ترمذی ج/٢ ص/٢٥٥ - مناقب الزبیر بن العوام - طبع قدیمی کتب خانہ کراچی -

(٢) الجامع الکبیر للترمذی ج/٦ ص/٩٨ - حدیث/٣٧٣ - مناقب ایضاً - طبع بیروت -

(٣) بخاری ج/١ ص/٥٢٧ - ج/٣ ص/١٣٦٢ - حدیث/٣٥١٥ - باب مناقب الزبیر بن العوام طبع بیروت - دار ابن کثیر -

(٤) مسلم - ج/٢ ص/٢٨١ - طبع قدیمی کتب خانہ کراچی -

(٥) مسلم المنهاج شرح مسلم ج/١٥ ص/١٨٣ - حدیث/٦١٩٥ - طبع دار المعرفة - بیروت -

**حدیث (50)**

(١) صحیح بخاری ج/١ ص/٥٢٧ - مناقب الزبیر بن العوام - طبع قدیمی کتب خانہ کراچی -

(٢) سنن ترمذی ج/٢ ص/٢١٥ - ابواب المناقب - طبع قدیمی کتب خانہ کراچی -

(٣) متدرک حاکم۔ باب ایضاً۔ طبع بیروت۔

### حدیث (51)

(١) بخاری ج/١ ص/٥٢٧۔ طبع نور محمد کتب خانہ کراچی۔

(٢) مسلم ج/٢۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

### حدیث (52)

(١) متدرک حاکم۔ طبع بیروت۔

### حدیث (53)

(بخاری ج/١ ص/٥٢٧۔ مناقب الزبیر بن العوام۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

### حدیث (54)

(١) منداحمد بن خبل ج/١٣۔ ص/٢٨٢۔ حدیث /٧٠٨٧۔ طبع دارالحدیث القاهرہ۔

### حدیث (55)

(١) الجامع الکبیر للترمذی ج/٦۔ ص/١٥۔ حدیث /٣٨٣٢۔ باب مناقب معاویۃ  
بیروت۔

### حدیث (56)

(١) بخاری ج/١ ص/٥٣١۔ طبع نور محمد کتب خانہ کراچی۔

### حدیث (57)

(١) منداحمد ج/١ ص/٣٣٢۔ طبع بیروت۔

(٢) حاکم ج/١ ص/١٢٨۔ حوالہ دارالعرب الاسلامی محقق بشار عواد معروف۔

(٣) ابوداود۔ رقم الحدیث /٣٥٩٦۔ طبع دار ابن حزم۔ بیروت۔

## حدیث (58)

- (۱) سنن ابی داؤد۔ طبع دار ابن حزم بیروت۔  
 (۲) بیهقی۔ طبع بیروت۔

## حدیث (59) ﴿کوچھوڑا گیا ہے بوجہ کٹ کرنے کے﴾

## حدیث (60)

- (۱) ابو یعلیٰ۔ من مرویات معاویہ۔ طبع بیروت۔  
 (۲) طبرانی۔ ایضاً۔ طبع بیروت۔

## حدیث (61)

- (۱) سنن الترمذی ج/۱ ص/۷۳۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

## حدیث (62)

- (۱) نسائی فی الکبری۔ ج/۶۔ طبع بیروت۔  
 (۲) ابو داؤد۔ ص/۳۸۲۔ طبع دار ابن حزم بیروت۔

## حدیث (63)

- (۱) بخاری ج/۱ ص/۸۷۲۔ باب یوْذن الامام علی  
 لمنبر اذ اسمع النداء۔ طبع دار ابن کثیر بیروت۔  
 (۲) بخاری ج/۱ ص/۲۲۲۔ رقم الحدیث/۵۸۷۔ بیروت۔

## حدیث (64)

مسند احمد بن حنبل۔ طبع بیروت۔

## حدیث (65)

- (۱) بخاری ج/۳ ص/۹۷۹۔ حدیث/۳۸۱۔ بیروت۔  
 (۲) بخاری ج/۵ ص/۲۲۱۶۔ حدیث/۵۵۸۸۔ طبع دار ابن کثیر بیروت۔

(٣) مسلم۔ طبع بیروت۔

(٤) موطا امام مالک۔ طبع بیروت۔

(٥) ابو داؤد۔ طبع بیروت۔

(٦) ترمذی۔ طبع بیروت۔

(٧) نسائی۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

**حدیث (66)**

(١) بخاری ج/٣ ص/١٢٨٥۔ حدیث/٣٢٩٩۔ طبع دار ابن کثیر۔

(٢) بخاری ج/٥ ص/٢٢١٨۔ حدیث/٥٥٩٢۔ دار ابن کثیر بیروت۔

(٣) مسلم۔ مناقب معاویہ۔ طبع بیروت۔

(٤) نسائی۔ باب ايضاً۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

**حدیث (67)**

(١) نسائی۔ باب مناقب معاویہ۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

**حدیث (68)**

(١) مسند رک حاکم ج/٣ ص/٣٠۔ رقم الحدیث/٧٢٥٥۔ طبع دار المعرفہ بیروت۔

(٢) طبرانی۔ طبع بیروت۔

**حدیث (69)**

(١) ابو داؤد ج/٢ ص/٢٢۔ رقم الحدیث/٦٥٦۔ طبع دار ابن حزم بیروت لبنان۔

**حدیث (70)**

(١) ابو داؤد۔ باب فضل معاویہ۔ طبع دار ابن حزم بیروت۔

**حدیث (71)**

(١) ابو داؤد ج/١ ص/٢٩٢۔ حدیث/٦١٩۔ باب ما یؤمر به المأمور من الامام۔ طبع

دارا بن حزم بیروت لبنان.

### حدیث (72)

(۱) اخرج ابو نعیم عن معاویہ۔ مرویات معاویہ۔

### حدیث (73)

(۱) وقال الشیخ الکبری الفتوحات المکتبۃ من طریق الی داؤد۔

### حدیث (74)

(۱) بخاری ج/۱ ص/۳۹۔ رقم الحدیث/۱۷۔ طبع دارا بن کثیر بیروت۔

(۲) بخاری ج/۳ ص/۱۱۳۲۔ حدیث/۲۹۲۸۔ طبع دارا بن کثیر بیروت۔

(۳) بخاری ج/۳ ص/۱۳۳۱۔ حدیث/۳۲۲۲۔ طبع دارا بن کثیر بیروت۔

(۴) بخاری ج/۶ ص/۲۶۶۔ حدیث/۶۸۸۲۔ طبع دارا بن کثیر بیروت۔

(۵) رج/۶ ص/۲۷۱۳۔ حدیث/۰۲۲۷۔ طبع دارا بن کثیر بیروت۔

### حدیث (75)

(۱) مسلم۔ طبع دارا بن کثیر بیروت لبنان۔

### حدیث (76)

(۱) مسلم ج/۷ ص/۱۲۹۔ حدیث/۲۳۸۷۔ ابواب الزکوة باب لنه عن المسئلہ  
طبع دارا بن کثیر بیروت۔

### حدیث (77)

(۱) ابو داؤد ج/۲ ص/۲۸۲۔ رقم الحدیث/۳۲۳۹۔ طبع دارا بن حزم بیروت Lebanon.

(۲) ابو داؤد ج/۲ ص/۲۳۹۔ حدیث/۳۱۲۹۔ طبع بیروت۔

(۳) نسائی۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

## حدیث (78)

(۱) نسائی۔ الفاظ مختلف ہیں رواہ عن علی۔ ج/۲ ص/۲۰۶۔ طبع مکتبہ امدادیہ ملتان۔

## حدیث (79)

(۱) ابو داؤد ج/۲ ص/۲۳۱۔ کتاب الخاتم۔ باب ماجاء فی الذہب للنساء۔ طبع مکتبہ امدادیہ ملتان۔

## حدیث (80)

(۱) مسلم۔ طبع دار ابن کثیر بیروت لبنان۔

## حدیث (81)

(۱) مسلم ج/۱ ص/۲۵۔ حدیث/۷۹۔ ابواب الذکر والدعاء۔ دار ابن کثیر بیروت۔

## حدیث (82)

(۱) ابو داؤد۔ طبع دار ابن حزم۔ بیروت۔

(۲) منداحمد۔ طبع بیروت۔

(۳) ترمذی۔ طبع بیروت۔

## حدیث (83)

(۱) ابو داؤد ج/۳ ص/۲۳۰۔ رقم الحدیث/۲۹۲۸۔ باب فیما یلزم الامام من امر الرعیة۔ طبع دار ابن حزم بیروت لبنان۔ سنن ترمذی۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

## حدیث (84)

(۱) بخاری۔ طبع دار ابن کثیر۔ بیروت لبنان۔

## حدیث (85)

(۱) سنن ترمذی ج/۲۔ طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

## حدیث (86)

(١) بخاری - ذکر معاویہ ج / ١ ص / ٥٣١ - طبع قدیمی کتب خانہ کراچی۔

## حدیث (87)

(١) اخراجہ الترمذی فی سنه - ابواب اسیر فی باب ماجاء فی الغدر ج / ١ ص / ١٩١ -

(٢) الجامع الکبیر للترمذی - ج / ٣ ص / ٢٣٧ - حدیث / ١٥٨٠ - طبع بیروت -

(٣) سنن ابی داؤد - ابواب الجہاد - باب فی الامام یکون بین وین العدو عہد - ج / ٢ ص / ٢٣ - طبع دار ابن حزم بیروت -

سنن ابی داؤد ج / ٣ ص / ١٣٠ - حدیث / ٢٧٥٩ - بیروت -

## حدیث (88)

(١) مسلم - طبع دار ابن کثیر - بیروت لبنان -

## حدیث (89)

(١) مسلم ج / ٧ ص / ١٢٨ - حدیث / ٢٢٨٦ - باب لئھی عن المسکلة

ابواب الزکوة - بیروت -

## حدیث (90)

(١) بخاری ج / ٣ ص / ١٢٨٩ - حدیث / ٣٢٠٩ - طبع دار ابن کثیر بیروت -

## حدیث (91)

(١) منداحمد - فضل حسن بن علی - طبع بیروت -

## حدیث (92)

(١) منداحمد - طبع بیروت -

## حدیث (93)

(١) مرویات عقبہ بن عامر -

## حدیث (94)

- (١) حاکم فی متدرکه۔ ابن البخاری۔ عن هشام بن محمد۔
- (٢) نفاس الفنون۔ ذکر محمد بن محمود الاطلی۔
- (٣) الصواعق المحرقة۔ بیان صفات علیؐ۔

## حدیث (95)

(١) ابن عساکر۔ فضل علیؐ۔ طبع بیروت

## حدیث (96)

(١) بخاری ج/١-ص/٥٣٠۔ مناقب الحسن والحسین۔ طبع قدیمی کتب خانه کراچی۔

## حدیث (97)

(١) مرویات ابی داؤد فی منند المرؤیانی۔

## حدیث (98)

(١) مند احمد۔ باب الخلافة۔ طبع بیروت۔

## حدیث (99)

ابن الاشیر فی الجامع۔ طبع بیروت۔

## حدیث (100)

(١) بخاری۔ فی فضل حسن بن علیؐ۔ طبع بیروت۔

## حدیث (101)

آخرجه ابن ابی حاتم۔ مند احمد۔ طبع بیروت۔

## حدیث (102)

جامع الاصول عن الحسن بن بصری۔

## حدیث (103)

(١) منداحمد-مناقب معاوية-طبع بيروت.

(٢) بيهقي-باب الإضمار

### الحديث (104)

(١) مسلم-طبع دار ابن كثير بيروت.

### الحديث (105)

(١) منداحمد-في فضل معاوية-طبع بيروت.

(٢) بيهقي-في فضل معاوية-طبع بيروت.

### الحديث (106)

مسلم-طبع دار ابن كثير بيروت لبنان.

### الحديث (107)

(١) مسلم-طبع دار ابن كثير-بيروت.

### الحديث (108)

(١) مسلم-طبع دار ابن كثير بيروت.

### الحديث (109)

(١) مسلم-طبع دار ابن كثير بيروت.

### الحديث (110)

(١) سنن الترمذى-طبع قديمى كتب خانة كراچى.

### الحديث (111)

(١) ترمذى-الجامع الكبير طبع بيروت.

### الحديث (112)

(١) مسلم ج/١٥-ص/١٧١-١- الحديث/٦٠٧-في فضائل علي بن أبي طالب-طبع

بيروت.

الحديث (113)

(١) مسلم ج/١٨ ص/٢٣٨ - حدیث/٢٥١ - ابواب الفتن بيروت.

الحديث (114)

(١) مسلم - طبع دار ابن كثير بيروت.

الحديث (115)

(١) ابو داود - طبع دار ابن حزم بيروت.

(٢) منداحمد.

(٣) ترمذى - ابواب الفتن - طبع قدیمی کتب خانه کراچی.

(٤) نسائی.

(٥) ابو یعلی - فی کتاب الفتن.

(٦) ابن حبان ايضاً.

الحديث (116)

(١) اخرجه البخاری فی التاریخ.

(٢) والحاکم فی متدرکه.

الحديث (117)

(١) ترمذی ج/٢ ص/٢٢٣ - ابواب المناقب - طبع قدیمی کتب خانه کراچی.

الحديث (118)

(١) تاریخ الذھبی.

الحديث (119)

(١) مسلم - طبع دار ابن کثیر بيروت لبنان.

## حدیث (120)

- (۱) ترمذی ج/۵ ص/۱۰۶ - حدیث/۳۰۰۲ - طبع دارالعرب الاسلامی۔
- (۲) ابن عساکر - طبع بیروت۔

## حدیث (121)

- (۱) مسلم - طبع دارابن کثیر۔

## حدیث (122)

- (۱) مشکوٰۃ المصانع - فضل ام معاویہ۔

## حدیث (123)

- (۱) بخاری - طبع دارابن کثیر بیروت۔

مصادر و مراجع برائے حیات شیخ پرھاروی

- (۱) زمردا خضر - مکتبہ چراغ دین لاہور۔

- (۲) گلزاروی - غلام محمد علی - الیوقات المحمدیۃ - چشتیاں بہاؤ لنگر ص ۱۵۱۔

- (۳) پرھاروی الاکسیر الاعظم - مخطوطہ المکتبہ العامہ - پنجاب یونیورسٹی

لاہور ورق ۱۰

- (۴) مہاروی - امام بخش مہاروی المتوفی ۳۰۰ھ - گلشن ابراب مخطوطہ فارسی  
مکتبہ خانقاہ چشتیاں۔

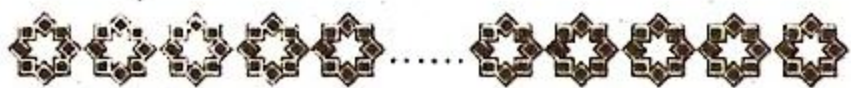
- (۵) پرھاروی - مرام الكلام فی عقائد الاسلام - مکتبہ فاروقیہ ملتان۔

- (۶) پرھاروی - کوثر النبی - مکتبہ خیر المدارس ملتان۔

- (۷) پرھاروی المبر اس - شرح شرح العقائد - سرگودھا - کراچی۔

- (۸) تعلیقات مولانا عبدالتواب ملتانی علی اسبیل للبرھاروی - مخطوطہ  
مکتبہ خواجہ عبد الوود ملتانی۔

- (٩) ..... نعم الوجیز فی اعجاز الکتاب العزیز۔ مکتبہ سلفیہ ملتان۔
- (١٠) ..... پرھارویؓ۔ سر مکتوم ما الخفاہ المتقد مون۔ نوھار الیکٹرک پرلیس ملتان۔
- (١١) ..... پرھارویؓ۔ الناھیہ عن ذم معاویہؓ۔ ادارۃ الصدقی۔ ملتان۔
- (١٢) ..... مجھون الجواہر۔ پرھارویؓ۔
- (١٣) ..... عالم المثال للعلامة عبد العزیز الفرھارویؓ۔ مقالہ ڈاکٹر شفقت اللہ۔
- (١٤) ..... رسالہ محدث۔ تذکرة المشاہیر لاہور۔
- (١٥) ..... گولڑوی۔ الیوقیت الحمدیۃ۔ ص ۱۵۔
- (١٦) ..... پرھارویؓ۔ گلزار جمالیہ۔ مطبع ابی العلاء۔ آگرہ ۱۳۲۷ھ
- (١٧) ..... پرھارویؓ۔ الالہام۔ مخطوطہ مکتبہ مولانا خدا بخش بھٹ کوٹ ادو۔ ورقا۔
- (١٨) ..... الخصال الرضییہ۔ مطبع ابی العلاء آگرہ۔



# ہماری مطبوعات

|            |                                                                                                 |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>800</b> | خطبات ختم نبوت (چار جلد مکمل سیٹ)                                                               |
| <b>250</b> | مولانا سید عطاء اللہ شاہ بخاری <small>حفظہ اللہ</small>                                         |
| <b>200</b> | سوانح و افکار                                                                                   |
| <b>200</b> | مولانا قاضی احسان احمد شجاع آبادی <small>حفظہ اللہ</small>                                      |
| <b>180</b> | سوانح و افکار                                                                                   |
| <b>200</b> | مولانا اال حسین اختر <small>حفظہ اللہ</small>                                                   |
| <b>200</b> | سوانح و افکار                                                                                   |
| <b>220</b> | مولانا محمد علی جاندھری (خطبات جاندھری <small>حفظہ اللہ</small> )                               |
| <b>180</b> | خطبات محمود <small>حفظہ اللہ</small> (مولانا مفتی محمود)                                        |
| <b>180</b> | خطبات لدھیانوی <small>حفظہ اللہ</small> (مولانا محمد یوسف لدھیانوی)                             |
| <b>150</b> | غازی عامر چیمہ شہید <small>حفظہ اللہ</small> (حالات زندگی)                                      |
| <b>200</b> | مولانا سید حسین احمد مدینی <small>حفظہ اللہ</small> (زیر ترتیب) سوانح و افکار                   |
| <b>200</b> | مولانا محمد یوسف کاندھلوی <small>حفظہ اللہ</small> (زیر ترتیب) سوانح و افکار                    |
| <b>200</b> | نوازرات افغانی <small>حفظہ اللہ</small> (مولانا سید مسیح الحق افغانی <small>حفظہ اللہ</small> ) |
| <b>200</b> | خطبات ندوی <small>حفظہ اللہ</small> (مولانا سید ابو الحسن علی ندوی <small>حفظہ اللہ</small> )   |
| <b>200</b> | روشنی کا سفر جلد اول (عیسائیت سے اسلام تک) (زیر ترتیب)                                          |
| <b>200</b> | روشنی کا سفر جلد دوم (متفرقات) (زیر ترتیب)                                                      |

**مکتبہ حکیم شہزادہ** بیرون بوہر گیٹ ملتان  
0300-4385230, 0306-7475216

**کتب خانہ مکی** 0233-512782, 0333-2964426

دکان نمبر 36-35-34 پاک شاپنگ مال سر سید روڈ میر پور خاص (سندھ)